
1 
 

 
 

 
 

Paper Universitario 

 
 
 

YO, BEATO: LA DISTOPÍA ECUATORIANA DE MIGUEL A. CHÁVEZ 
 
 

AUTOR 
 

Iván Rodrigo Mendizábal,  
docente del Área de Comunicación, 

Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador 
 
 
 

 
 

Quito, 2025 
 

 
DERECHOS DE AUTOR:   

El presente documento es difundido por la Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador, a través 
de su Boletín Informativo Spondylus, y constituye un material de discusión académica. 

La reproducción del documento, sea total o parcial, es permitida siempre y cuando se cite a la fuente y 
el nombre del autor o autores del documento, so pena de constituir violación a las normas de derechos de 
autor. 

El propósito de su uso será para fines docentes o de investigación y puede ser justificado en el contexto 
de la obra. 

Se prohíbe su utilización con fines comerciales. 



5

L a literatura de ciencia ficción ecuatoriana 
tiene sus distopías. Entre las más recientes 
está Yo, Beato (2021), del escritor guayaquile-

ño –ahora residente en Canadá– Miguel Antonio 
Chávez. Fue publicada en España, casi al finalizar la 
pandemia, por la ahora extinta editorial InLimbo, 
ubicada en Albacete. Incluyo este breve apunte 
inicial porque esta pequeña editorial cerró sus 
puertas en septiembre de 2024, debido a cuestio-
nes económicas, hecho que afectó la circulación 
de su catálogo, en el que se incluían las obras de 
Chávez y de otra guayaquileña: Solange Rodrí-
guez Pappe –su libro de cuentos De un mundo 
raro (2021)–. Chávez así lo ha anunciado, y ahora 
su texto, aunque circula internacionalmente, está 
huérfano. Claro está que pocos ejemplares llega-
ron a Ecuador, pero ello no impide comentarlo 
en esta ocasión.

Pues bien, Yo, Beato tiene un título curioso. En prin-
cipio, podría ser una obra de carácter meramente 
religioso, pero si uno hojea sus páginas, se dará 

Yo, BeatoYo, Beato: la distopía : la distopía 
ecuatoriana de Miguel A. ecuatoriana de Miguel A. 

ChávezChávez
En esta obra, ambientada en 2030, Ecuador está gobernado por un 

régimen teocrático que evoca dogmas del pasado. Con un tono paródico 
y un lenguaje fragmentario, su autor reflexiona sobre la persistencia de los 

fundamentalismos y la manipulación política. Este libro se inserta en la 
tradición de la ciencia ficción crítica latinoamericana, mostrando cómo los 
mitos y las promesas de redención perpetúan el poder. Mediante personajes 

grotescos y conspiradores, se revela la ironía de un país que revive la opresión 
bajo el disfraz de la salvación.

Iván Rodrigo Mendizábal
ivrodrigom@gmail.com

Yo, Beato, de Miguel Antonio Chávez, se perfila, de 
este modo, como una novela sobre el totalitaris-
mo bajo el sello de algún “ismo”: el del catolicismo 
recalcitrante. Lo que leemos entonces es acerca de 
un totalitarismo teocrático, un Estado en el que la 
política está sustentada en supuestos principios 
místico-religiosos y el culto a alguien, más allá 
de Cristo, que habría sido su fiel representante y 
fundador ideológico. [...] El sistema imagina, en-
cierra y vigila como inadaptados frikis o deformes 
a la generalidad de los ciudadanos, en tanto los 
religiosos o las religiosas están del lado opuesto, 
siempre dedicados a cuidar la fe y las instituciones 
terrenales que representan.



6

cuenta de que es una novela distópica sobre un Ecua-
dor que, según la trama, nos es familiar. El título juega a 
la ambigüedad y ello motiva a penetrar en las líneas de 
esta obra, en la que hallaremos, en efecto, una historia 
que tiene que ver con algo religioso, pero situado en 
un plano también paródico, lo que nos lleva, además, 
a un tipo de ciencia ficción de carácter crítico.

Vayamos por partes. La pretensión de restaurar los 
dogmatismos en el siglo XXI en Latinoamérica sigue 
vigente. La novelística –en particular, cierta ciencia fic-
ción del continente– le ha dado un enfoque específico 
a esta cuestión con un giro ya conocido: el de hacer 
un extrañamiento de la realidad actual, volcándola a 
otro tiempo; en este caso, el futuro. Este extrañamiento 
se realiza desde una mirada concreta para generar en 
el lector una inquietud sobre lo que vive o ha vivido 
realmente. Los dogmatismos en el continente tienen 
que ver con los “ismos”, los cuales se pueden observar a 
través del velo del totalitarismo, cuando algún gobierno 
se encarga de presentarlo como modelo de gestión, 
instaurando un Estado y una sociedad que creen estar 
felices con dicho sistema y gobierno.

Yo, Beato, de Miguel Antonio Chávez, se perfila, de este 
modo, como una novela sobre el totalitarismo bajo el 
sello de algún “ismo”: el del catolicismo recalcitrante. 
Lo que leemos entonces es acerca de un totalitarismo 
teocrático, un Estado en el que la política está susten-
tada en supuestos principios místico-religiosos y el 
culto a alguien, más allá de Cristo, que habría sido su 
fiel representante y fundador ideológico. Para el caso, 
ese Estado del futuro, ya consolidado en la década de 
2030, es el de la República del Sagrado Corazón de Je-
sús, nombre que ha reemplazado al viejo Ecuador, cuya 

capital ahora ya no se llama Quito, sino Gracianópolis. Su 
Gobierno está presidido por un individuo, Graciano Mo-
reno-Lange, dizque heredero del linaje y de la ideología 
del decimonónico Gabriel García Moreno. En este país y 
ciudad hay todo un sistema que garantiza la estabilidad 
y también el orden. Así es como en una parte donde 
se trama la historia, nos enteramos de la misión que un 
enano medio esquizofrénico, Miratis Purislinga, tiene 
a su cargo: un centro de observación de conductas 
que se denomina Instituto de la Misericordia. Este está 
conectado con el Convento de las Siervas Custodias, 
lugar donde las monjas tejen la banda presidencial, 
considerándose así garantes de la continuidad de la 
república consagrada y depositarias de una curiosa 
reliquia, meollo de la novela. Es importante señalar 
que la primera institución mencionada –que puede 
recordar al expenal García Moreno, edificio de corte 
benthamiano, el panóptico– y el convento suponen la 
metáfora del mismo país donde impera la teocracia y su 
repulsivo dictador. El sistema imagina, encierra y vigila 
como inadaptados frikis o deformes a la generalidad de 
los ciudadanos, en tanto los religiosos o las religiosas 
están del lado opuesto, siempre dedicados a cuidar la 
fe y las instituciones terrenales que representan.

Bajo esta primera descripción, Chávez escribe una no-
vela que en principio podría localizarse dentro de la 
tradición de la novela de dictador, aunque de forma 

Yo, Beato, de Miguel Antonio Chávez, lleva 
más allá los ejes narrativos que podrían estar 
dentro de las novelas señaladas al inscribirse 
en las distópico-paródicas o novelas de cien-
cia ficción poshistóricas relacionadas con la 
refundación o el imperio de los dogmatis-
mos que toman el sesgo místico-religioso, 
y que se constituyen en totalitarismos o 
fundamentalismos que se figuran, tras una 
reinterpretación crítica de su huella en la 
sociopolítica contemporánea, en versiones 
incluso caricaturescas de su presencia en la 
memoria de los pueblos.

Portada del libro, publicado en 2021 por la desaparecida editorial InLimbo (Albacete, España)



7

tardía. Sin embargo, a diferencia de tal tradición, su obra 
es, más bien, fantástica y de corte ahistórico –aunque 
contenga ciertos datos como informes y documen-
tos, al igual que recuerdos y una suma de memorias–, 
todo ello en la línea de lo paródico. En este contexto, 
se enmarca en la ciencia ficción crítica, sobre todo 
aquella que postulé en un estudio anterior, Historias 
desde el futuro: ciencia ficción andina como antropología 
especulativa (2021), con el denominativo de «ciencia 
ficción poshistórica». Es decir, se trata de un tipo de 
literatura que representa una forma de sociedad que, 
bloqueada en su aspiración por el futuro –producto de 
su permanente crisis interna–, y minada por un miedo 
a cuestionar lo que vive –su estructura– y que pretende 
ocultar la desintegración que sufre, permite el dominio 
de un poder despótico y coactivo, el cual se presenta, 
paradójicamente, como un gobierno paternal que im-
pera creando e imponiendo mitos.

Este tipo de literatura, en efecto distópica –porque su 
representación lleva a pensar en algo aborrecible–, 
por lo mismo hace pensar en algo que la ciencia fic-
ción poshistórica postula: una sociedad doblegada por 
un cierto absolutismo, por un fundamentalismo que 
parece lejano a nuestra realidad, al que todos los 
que la conforman, estén del lado que estén, aceptan 
acríticamente, como solución a todos los males que 
han vivido. De ahí que valga la pena resaltar el carácter 
político de esta literatura, la cual, en Latinoamérica, ya 
tiene sus representantes: por ejemplo, Impuesto a la 
carne (2010), de la chilena Diamela Eltit; Iménez (1999), 
de Luis Noriega, y Angosta (2003), de Héctor Abad Fa-
ciolince, ambos colombianos; Mañana, las ratas (1984), 
del peruano José B. Adolph, y De cuando en cuando 
Saturnina (2004) y El secretario de su delirio (2023), ambos 
títulos de la angloboliviana Allison Spedding.

Yo, Beato, de Miguel Antonio Chávez, lleva más allá los 
ejes narrativos que podrían estar dentro de las novelas 
señaladas al inscribirse en las 
distópico-paródicas o novelas 
de ciencia ficción poshistóricas 
relacionadas con la refunda-
ción o el imperio de los dog-
matismos que toman el ses-
go místico-religioso, y que se 
constituyen en totalitarismos 
o fundamentalismos que se fi-
guran, tras una reinterpretación 
crítica de su huella en la so-
ciopolítica contemporánea, en 
versiones incluso caricaturescas 
de su presencia en la memoria 
de los pueblos. En particular, en 
Ecuador se escribieron Ecua-

tox® (2013), de Santiago Páez, y Anaconda Park: la más 
larga noche (2017), de Jaime Marchán; en Bolivia, En 
el cuerpo una voz (2017), de Maximiliano Barrientos, y 
también Allá afuera hay monstruos (2021), de Edmundo 
Paz Soldán, y en Venezuela, Las peripecias inéditas de 
Teofilus Jones (2009), de Fedosy Santaella. Todas estas 
novelas son distópico-paródicas, aunque por el juego 
de la caricatura parezcan unas utopías invertidas en 
las que las formas de los totalitarismos representados 
se muestran anacrónicas, disparates históricos que no 
deberían haber llegado a producirse. Algunas de ellas 
matizan el llamado “socialismo del siglo XXI”, aunque 
otras se lanzan a figurar gobiernos que, pese a sus pro-
mesas, son la deformación horrorosa de sí mismos. Yo, 
Beato, de Chávez, sigue esta línea: denuncia la actua-
lización en el siglo XXI de cierto legado del dictador 
García Moreno, queriendo poner de manifiesto que 
aún existe el deseo de que Ecuador, país consagrado al 
Corazón de Jesús desde los tiempos de García Moreno, 
vuelva a la fe, y que ella realmente guíe el camino a la 
modernización y no un liberalismo desbocado, mate-
rialista y plenamente racionalista.

Yo, Beato, de este modo, tiene un subtítulo –que está 
en la portadilla interior del libro–: «O cómo resucitar 
a la patria y acabar con la decadencia posmoderna». 
¿No suena esto a alguna frase de un gobierno ecuato-
riano reciente? La patria teóricamente es aglutinadora, 
distinta a la nación, que es excluyente –vale la pena 
recordar aquí a Benedict Anderson y su libro Comuni-
dades imaginadas (2007)–, y esa patria, en la ficción de 
Chávez, se revive en un mundo futuro –que vendría a 
ser el recuerdo de un presente– cuando la decadencia 
de valores, de comportamientos y de instituciones 
se ha logrado superar gracias a una esperanza auspi-
ciada por la gracia de Dios y el Corazón de su Jesús, 
esperanza siempre ligada a mirar el futuro encuentro 
con lo eterno. La decadencia posmoderna, en cambio, 
vendría a ser el fin de los valores, de las esperanzas y, 

Lo curioso de la novela, que se va revelando de modo irónico, es la cues-
tión de lo sexual. El poder, a pesar de su determinación controladora, 
de su aire conservador, de su afán de mantener incólume la memoria 
de García Moreno –incluso con la figura de su beatificación para así 
asegurar la pervivencia del mito político–, sabe que envejece, aunque 
debe reconocérsele que aún tiene la potencia sexual para follar, pro-
crear y mantener vivo el sistema que ha fundado. Chávez ironiza este 
asunto: el dictador requiere que alguien se lo diga, ya sea el narrador 
o el entrevistador que le hace el juego a su egolatría.



8

como tal, el imperio de una ramplonería anclada en el 
día a día. El proyecto totalitario, en este contexto, bajo 
el mando de Moreno-Lange, como se lee en la novela, 
principia desde los primeros años del siglo XXI y pronto 
se radicaliza, cuando su Gobierno se convence de que 
en su destino está la mano guía de lo divino; esto le 
lleva a “cerrar” el país, a cambiar su nombre y, a la final, 
a adoptar un sistema controlado, casi panóptico, por 
el que toda la ciudadanía es consciente de que debe 
mirar al dictador, y solo a él, para ver en su rostro pre-
cisamente el designio divino. Digamos, en este marco, 
que la novela de Chávez tiene algo de ucronía: ¿es 
posible que ese futuro distópico ya lo hayamos vivido 
desde décadas atrás?

En este contexto, lo curioso de la novela, que se va 
revelando de modo irónico, es la cuestión de lo sexual. 
El poder, a pesar de su determinación controladora, de 
su aire conservador, de su afán de mantener incólume 
la memoria de García Moreno –incluso con la figura 
de su beatificación para así asegurar la pervivencia del 
mito político–, sabe que envejece, aunque debe reco-
nocérsele que aún tiene la potencia sexual para follar, 
procrear y mantener vivo el sistema que ha fundado. 
Chávez ironiza este asunto: el dictador requiere que 
alguien se lo diga, ya sea el narrador o el entrevistador 
que le hace el juego a su egolatría. Se contrapone a la 
posición del poder, que se presenta como sexualizado, 
y cuya consecuencia sería la represión social, en tér-
minos de Michel Foucault –pensemos en Historia de la 
sexualidad: la voluntad de saber (2003)–, el contrapoder 
ejercido por un movimiento guerrillero; un movimiento 
que constantemente dinamita las celebraciones místi-
co-religiosas de Moreno-Lange. Es el movimiento Cristo, 
Alfaro y Libertad, haciendo referencia a la memoria del 
liberal radical Eloy Alfaro, otro modernizador, ahora 

considerado como el verdadero Cristo que debería 
revivir para cambiar la historia. El poder sexualizado 
metafóricamente se cuenta brevemente en el pasaje 
del “santo” prepucio de Jesús, el cual, visto como un 
“anillo” salido de su pene, viene a consagrar todo matri-
monio. El anillo que sugiere fantasmáticamente al falo 
es donado a la consorte, asegurando así su fidelidad. 
La imagen de Alfaro asesinado, en otra parte, sugiere el 
hecho de que le fueron cercenados los testículos como 
símbolo de la eliminación total de su poder, cuestión 

que implicaría que el liberalismo ecuatoriano 
estaría castrado, es decir, imposibilitado de 
futuridad. ¿Qué es lo que desean en la novela 
los miembros del movimiento Cristo, Alfaro 
y Libertad? Precisamente apoderarse de di-
chos testículos, celosamente guardados como 
sagradas reliquias, paradójicamente, por las 
Siervas Custodias. Con la nueva ciencia médica 
y la clonación, la garantía de revivir a Alfaro 
parece asegurada. Esta idea nos recuerda a 
Sleeper (1973), película de ciencia ficción de 
Woody Allen.

Yo, Beato, entonces, es un ajuste de cuentas 
con la reciente historia política de Ecuador. 
Disecciona, tratando de usar alusiones me-
tafóricas, el presente sociopolítico, es decir, 
los primeros 20 años del siglo XXI en Ecuador. 
El extrañamiento conlleva y apela al conoci-

Dicho esto, aunque Chávez cuenta una his-
toria con una prosa a veces mordaz y otras 
de doble sentido, intentando de este modo 
apelar al humor, incluso rayando en lo blasfe-
mo, su novela se estructura en diversos planos 
que incluyen a los aduladores del poder, los 
conspiradores, los personajes empleados para 
subvertir el orden o la paz, y la voz del propio 
esquizofrénico que debe cumplir su misión. Se 
entremezclan documentos, grabaciones, un 
cuadro y el ritmo de Bolero (1928), de Maurice 
Ravel. Es decir, hay diversidad de voces, como 
un concierto que a veces suena anárquico. 
[...] La novela se resiente en partes, pese a 
cierto histrionismo. En todo caso, a Yo, Beato 
debemos considerarla como un dispositivo 
literario especulativo crítico de ciencia ficción 
distópica.

El escritor guayaquileño Miguel Antonio Chávez. Fotografía: labarraespaciadora.com



9

miento que se tiene de la realidad. Como sucede con 
la ciencia ficción actual, en términos de Darko Suvin 
–léase Metamorphoses of Science Fiction: On the Poetics 
and History of a Literary Genre (1979)–, tal extrañamiento 
implica el novum. ¿Cómo se logra? Haciéndonos caer 
en cuenta que en un país distópico que aparenta ser 
mítico, con sus problemas y sus tramas oscuras, toda 
idea de salvación es una mentira: lo nuevo se presenta 
como otro nuevo mito por renacer. Si Moreno-Lange 
revive y mitifica a García Moreno, los aparentes izquier-
distas –y, por qué no, las nuevas derechas– que claman 
la figura de Alfaro-Cristo también estarían persiguiendo 
la instalación de un sistema similar, haciendo emerger 
otro mito. Desde ya, el autor no se conduele con nadie, 
sea este conservador o socialista.

Dicho esto, aunque Chávez cuenta una historia con una 
prosa a veces mordaz y otras de doble sentido, inten-
tando de este modo apelar al humor, incluso rayando 
en lo blasfemo, su novela se estructura en diversos 
planos que incluyen a los aduladores del poder, los 

conspiradores, los personajes empleados para subvertir 
el orden o la paz, y la voz del propio esquizofrénico que 
debe cumplir su misión. Se entremezclan documentos, 
grabaciones, un cuadro y el ritmo de Bolero (1928), de 
Maurice Ravel. Es decir, hay diversidad de voces, como 
un concierto que a veces suena anárquico. Chávez sabe 
manejar un lenguaje que es fragmentario y paroxístico, 
y que ya había usado con destreza en su anterior novela 
corta Conejo ciego de Surinam (2013). En Yo, Beato, tal vez 
por la extensión de la obra, a veces resulta enredado. 
En medio de pensamientos, de estadísticas ficticias, de 
menciones a la historia, de citas intertextuales, también 
aparecen opiniones políticas del propio autor, opiniones 
que no necesariamente pueden ser tomadas como 
discursos, pero sí como líneas reflexivas sobre el Ecuador 
contemporáneo. De este modo, la novela se resiente 
en partes, pese a cierto histrionismo. En todo caso, a Yo, 
Beato debemos considerarla como un dispositivo lite-
rario especulativo crítico de ciencia ficción distópica.  

TRAYECTORIA
Nacido en Guayaquil (1979), Miguel Antonio Chá-

vez Balladares estudió Comunicación Social con 
especialización en Redacción Creativa (Universidad 
Casa Grande) y Relaciones Internacionales y Diplomacia 
(Universidad de Guayaquil). Su primera obra fue el libro 
de cuentos Círculo vicioso para principiantes (2007); le 
siguió la novela La maniobra de Heimlich (2010), el libro 
de dramaturgia La kriptonita del Sinaí y otras piezas breves 
(2013) y la novela Conejo ciego en Surinam (2013). En 
2007, fue finalista del Premio Juan Rulfo de Radio Fran-
ce Internationale con el cuento La puta madre patria. 
Desde 2004 integra el grupo cultural Buseta de Papel, 
de Guayaquil; en 2012, fue jurado del Premio ALBA de 
Novela, y en 2011, la Feria Internacional del Libro de 
Guadalajara lo categorizó como «uno de los 25 secretos 
mejor guardados de la literatura latinoamericana.

Además, sus textos han aparecido en varias compila-
ciones de cuento en Hispanoamérica, como 22 esca-
rabajos: antología hispánica del cuento Beatle (Páginas 
de Espuma, 2009), y La condición pornográfica. Ficcio-
nes iberoamericanas de contenido pernicioso (El Cuervo, 
2011), entre otras.  

Fuente de la fotografía: perfil de Facebook del autor


	Paper portada Iván Rodrigo 305
	Páginas desdeREVISTA SURIDEA FINAL - 50

