
 

Universidad Andina Simón Bolívar 

Sede Ecuador 

Área de Letras y Estudios Culturales 

 

Doctorado en Estudios Culturales Latinoamericanos 

 

 

 

El Sistema Político Patriarcal a través de la institucionalización del 
Patrimonio Cultural Inmaterial en el Ecuador 

 

Laura Carmen González Carranza 

Tutor: Alex Schlenker 

 

 

 

 

 

 

Quito, 2025 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

   
 

Cláusula de cesión de derecho de publicación 

 

 

Yo, Laura Carmen González Carranza, autora de la tesis intitulada “El Sistema 

Político Patriarcal a través de la institucionalización del Patrimonio Cultural Inmaterial 

en el Ecuador”, mediante el presente documento dejo constancia de que la obra es de mi 

exclusiva autoría y producción, que la he elaborado para cumplir con uno de los 

requisitos previos para la obtención del título de Doctora en Estudios Culturales 

Latinoamericanos en la Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.  

1. Cedo a la Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador, los derechos 

exclusivos de reproducción, comunicación pública, distribución y divulgación, 

durante 36 meses a partir de mi graduación, pudiendo, por lo tanto, la 

Universidad utilizar y usar esta obra por cualquier medio conocido o por 

conocer, siempre y cuando no se lo haga para obtener beneficio económico. Esta 

autorización incluye la reproducción total o parcial en formato virtual, 

electrónico, digital u óptico, como usos en red local y en internet.  

2. Declaro que, en caso de presentarse cualquier reclamación de parte de terceros 

respecto de los derechos de autor de la obra antes referida, yo asumiré́ toda 

responsabilidad frente a terceros y a la Universidad.  

3. En esta fecha entrego a la Secretaría General, el ejemplar respectivo y sus 

anexos en formato impreso y digital o electrónico.  

 

20 de noviembre de 2025 

 

 

 

Firma: _____________________ 

  



4 

   
 

  



5 

   
 

Resumen 

 

 

Este trabajo se centra en comprender: Cómo la institucionalización del llamado 

Patrimonio Cultural Inmaterial en el Ecuador, se constituye en un tipo de relación de 

poder que se ejerce a nivel de género; pero partiendo de una concepción de género que 

podemos llamar ancestral. Esta propuesta señala que lo masculino es una fuerza o 

energía que impulsa la vida hacia lo externo (más allá de los individuos o de la 

comunidad). El Patrimonio Cultural Inmaterial (PCI) será observado como una 

categoría conceptual proveniente del Norte  y será tratado como un objeto discursivo 

que se inserta en lo que Rita Segato ha definido como el Sistema Político Patriarcal 

(2014). Influye también la Colonialidad del Poder y la configuración de un mapa de 

poder en el que las ideas circulan en dirección Norte-Sur. El análisis inicia a partir del 

contexto global que condiciona el surgimiento del PCI; mismo que, poco a poco, da 

forma a la estructura institucional del Estado ecuatoriano. Finalmente, la instauración de 

este objeto establece un tipo de direccionamiento para la interrelación entre el Estado y 

los “portadores”. El marco teórico usado proviene de los análisis decoloniales 

desarrollados en el Doctorado en Estudios Culturales Latinoamericanos. 

 

Palabras clave: género, patriarcado, patrimonio cultural inmaterial, colonialidad del 

poder. 

  



6 

   
 

  



7 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

Para Rita Segato, artesana de la palabra, cuya obra ha guiado todo este trabajo. Gracias 

por ser un gran ejemplo y por hacer de la construcción de ideas, un oficio de gran 

importancia. 

 

  



8 

   
 

  



9 

   
 

 

Agradecimientos  

 

Primero y en el centro de todo a Pachakamak: divinidad presente en todo y 

hacedora de todo. Habitante en los labios de los antiguos y en las almas de todos los 

presentes. Y a través de su bondad, a mis seres amados: A mi esposo Chris por su eterna 

paciencia y acompañamiento en este texto. A mis dos niñas que nacieron en el proceso y 

quienes también sacrificaron su tiempito para ayudarme, aún sin saberlo. Espero que 

algún día se encuentren con estas palabras y sepan de qué se trató.  

A mi hermana Becca, por permitirme abrir mi alma y por compartir la vida 

conmigo bajo todos los colores del momento. A Mayrita por estar siempre aquí. A Ruty 

y Andreita, las amistades peligrosas con quienes el mundo del PCI es inagotable.  A 

mucha gente más: a los Yumbos, especialmente a la cabecilla de la Yumbada de 

Cotocollao Fanny, al Dieguito (a los que vemos y los presentes en otros planos, como el 

Taita Segundo). A los Yumbos de la Tola Chica, a papá Pablito y mama Rosita, y a don 

Pedrito. A Fersiña, Silvio, la tía Zory, la mama Gloria, al Pato Guerrero. Al DECUL, en 

particular a Catherine Walsh (por su apoyo y paciencia, en el proceso de entender y 

desentender cosas) y a mi director Alex, por acompañarme en esta elaboración de tesis. 

Gracias a todos y todas porque cada momento compartido ha sido una pieza de 

esta historia. A la madre Umiña (diosa del agua originada en tierras manabitas; aunque 

quizás tenga otros nombres); a mis montañas hermosas y sagradas, especialmente al 

Rucu Yaya Pichincha y al abuelo Ilaló, por abrazarnos todos los días... Porque me 

inspiran a soñar en un mundo no antropocéntrico, donde la sacralidad vuelva a tener 

asidero. 

 

  



10 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

   
 

Tabla de contenidos 

 

 

Figuras y tablas ........................................................................................................................ 13 

Introducción ............................................................................................................................. 15 

Capítulo primero La UNESCO y el “Patrimonio” como un objeto discursivo ....................... 45 

1. La fragmentación de la realidad como forma de conocimiento ................................ 47 

2. Las ciencias sociales y el PCI ................................................................................... 52 

2.2. La Antropología como herramienta operativa del PCI ............................................. 54 

3. La construcción del PCI en clave de género ............................................................. 58 

4. El Norte, la UNESCO y la globalización institucional ............................................. 70 

5. 1. El Norte en su posición privilegiada para la instauración de objetos discursivos

 ................................................................................................................................... 81 

Capítulo segundo La institucionalidad del Patrimonio Cultural en el Ecuador ...................... 86 

1. La institucionalidad patrimonial desde 1943 hasta 1978 .......................................... 92 

2. 1978: El Nacimiento del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural ...................... 122 

Capítulo tercero La Convención del 2003 en el Estado ecuatoriano ..................................... 137 

1. La ratificación de la Convención ............................................................................ 140 

1. 1 El Buen Vivir: destellos del mundo-aldea en el Estado .................................... 154 

2. Acciones estatales luego de la ratificación de La Convención del 2003 ................ 163 

3. Los saberes ancestrales en varias instancias del Estado ......................................... 190 

Capítulo cuarto El Estado y sus otros .................................................................................... 200 

1. Los pedidos de declaratorias ................................................................................... 200 

2. Expectativas del Estado .......................................................................................... 208 

2.1 El Patrimonio oral y las manifestaciones culturales del pueblo Zápara ............ 212 

2.2. El Taita Carnaval .............................................................................................. 215 

2.3 El mercado del PCI ........................................................................................ 220 

2.4. La Yumbada de Cotocollao .............................................................................. 223 

Conclusiones .......................................................................................................................... 237 

Lista de referencias ................................................................................................................ 243 

Anexos ................................................................................................................................... 263 



12 

   
 

Anexo 1: Tabla 2. El Ecuador en el proceso de elaboración de la Convención del 

2003 sobre PCI ........................................................................................................ 263 

Anexo 2: Tabla 3. Revisión de documentos referentes a la estructura del INPC ............. 268 

Anexo 3: Instructivo implementado en el Decreto de Emergencia .................................. 272 

Anexo 4: Lista de entrevistas ............................................................................................ 276 

 

 

  



13 

   
 

Figuras y tablas 

 

Figura 1. Captura de foto institucional del Instituto Jatun Yachay Wasi ................................ 63 

Figura 2. Modus vivendi y Convención adicional entre la Santa Sede y la República de 

Ecuador .................................................................................................................................... 91 

Figura 3. Foto referente a la historia de la Casa de la Cultura Ecuatoriana ............................ 95 

Figura 4. Sesión inaugural de la Casa de la Cultura en el despacho del ministro de 

Educación Pública ................................................................................................................... 96 

Figura 5. Porta de Revista Humanitas: Boletín Ecuatoriano de Antropología ...................... 100 

Figura 6. Portada y lista de miembros de la Revista Llagta del Instituto de Antropología 

y Geografía ............................................................................................................................ 106 

Figura 7. Declaración de la ciudad de Quito como Patrimonio Cultural de la Humanidad .. 118 

Figura 8. Foto de la sede actual del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural .................... 124 

Figura 9. Foto referencial de la custodia robada en Riobamba ............................................. 138 

Figura 10: Informe sobre el Decreto de Emergencia del Patrimonio Cultural ...................... 139 

Figura 11: Diagnóstico sobre los problemas identificado en torno al patrimonio ................ 140 

Figura 12: Imagen de la Mama Negra ................................................................................... 152 

Figura 13: Fotos de las oficinas regionales del INPC ........................................................... 170 

Figura 14: Foto de portada del Manual de uso del sistema ABACO .................................... 172 

Figura 15: Captura de presentación “Taller para la formación y seguimiento de los 

técnicos provinciales de la AME” ......................................................................................... 173 

Figura 16. Fichas del Sistema de Información del Patrimonio Cultural del Ecuador ........... 176 

Figura 17. Captura del Taller ‘Saberes y Prácticas Ancestrales para el Manejo Forestal 

Sostenible’ se desarrolla en Imbabura ................................................................................... 193 

Fuente y elaboración: (Ministerio del Ambiente s.f.) ............................................................ 193 

Figura 18. Captura del Taller MAG rescata saberes ancestrales de mujeres rurales de 

Chimborazo ........................................................................................................................... 193 

Figura 19: Captura sobre la noticia ‘Fiesta de La Purita de Huaca’ es declarada como 

patrimonio cultural inmaterial ............................................................................................... 204 

Figura 20: Imagen sobre el Plan de Salvaguardia, según la Guía Metodológica .................. 205 

Figura 21: Imagen de la convocatoria para participar en el concurso de Taita Carnaval ...... 216 

Figura 22: El Taita Carnaval en la Asamblea Nacional ........................................................ 218 

Figura 23. Estadísticas de compras públicas relativas al Patrimonio Cultural Inmaterial 

realizadas entre enero de 2009 y mayo de 2013 .................................................................... 222 



14 

   
 

Figura 24: Yumbada de Cotocollao en la Hacienda Carretas (años 60s) .............................. 224 

Figura 25: Imagen del niño Jesús vestido con traje de Yumbo ............................................. 225 

Figura 26: Invitación para la fiesta de la Yumbada con referentes de las montañas ............. 226 

 

Tabla 1. Declaratorias de PCI ................................................................................................ 200 

  

 

  



15 

   
 

 

Introducción 

 

Mi trabajo se centra en comprender: Cómo la institucionalización del llamado 

Patrimonio Cultural Inmaterial en el Ecuador, se constituye en un tipo de relación de 

poder que se ejerce a nivel de género; pero partiendo de una concepción de género que 

podemos llamar ancestral. Existen muchos tipos de relaciones de poder; pero este 

estudio apunta a la comprensión de una forma de dominación en particular que se 

evidencia en la instauración de lo que Rita Segato ha definido como el Sistema Político 

Patriarcal (Segato 2014). El Patrimonio Cultural Inmaterial (PCI) será observado como 

una categoría conceptual proveniente del Norte 1  y será tratado como un objeto 

discursivo.  

En este sentido, debo decir que, si bien en la tesis se realiza un análisis 

exhaustivo sobre el proceso de institucionalización del PCI, no se puede decir que esta 

investigación sea el objetivo primordial del trabajo; sino que su carácter es instrumental. 

Es decir, fue desarrollada para comprender y ejemplificar la estructura del Sistema 

Político patriarcal; un tema, que sí es la meta final de este trabajo. Esta precisión tiene 

varias implicaciones. Primero, el estudio del objeto discursivo del PCI y el campo 

mayor en el que se encuentra arraigado, la cultura2, son la base para nutrir la estructura 

de poder que estoy abordando. Por eso tomo una gran cantidad de sucesos en el proceso 

de institucionalización, pero no pretendo abarcar la totalidad de los mismos. El límite en 

el proceso de selección de información se manifiesta en el punto en el que los hechos ya 

revelan alguna característica o dinámica de la estructura poder en cuestión. 

En segundo lugar, siendo el Sistema Político Patriarcal mi tema principal de 

análisis, el estudio se enfocará en el ejercicio del poder. Lo cual no implica que deba 

concebirse que el ejercicio del poder es unidireccional y que crea procesos monolíticos 

a su paso; pues como lo manifiesta Foucault, sobre la naturaleza del poder: 

 

coexiste con numerosos fenómenos de inercia, de desniveles, de resistencias; que no 

conviene pues partir de un hecho primero y masivo de dominación (una estructura 

binaria compuesta de «dominantes» y «dominados»), sino más bien una producción 

multiforme de relaciones de dominación que son parcialmente integrables en estrategias 

de conjunto. (1980b, 171). 

 

 
1 Una categoría conceptual que describiré posteriormente. 
2 Entendida desde el quehacer antropológico.  



16 

   
 

 

Partiendo del reconocimiento de que las resistencias son inherentes al ejercicio 

de poder y que, por este motivo, el poder circula en muchos sentidos; debo decir que, en 

este trabajo me centraré en uno de sus direccionamientos en particular: el que va de 

arriba. hacia abajo. Aunque eventualmente describiré casos sobre resistencias o 

cuestionamientos al poder, para nutrir el análisis.  

Este trabajo no es una crítica a quienes dedican su vida al mundo PCI en el 

Ecuador: personas que han creído de todo corazón en la importancia de este tema y en la 

intervención en el mismo. Es simplemente un esfuerzo por comprender cómo este 

objeto discursivo responde a una estructura de poder patriarcal que tiene muchísimas 

aristas y colores. Texturas y formas que intentaré esbozar en este trabajo, con el fin de 

contribuir a la identificación de algunas de las cadenas de poder a las que nos vemos 

atados. 

La búsqueda de la Historia del PCI, es un esfuerzo por rastrear y comprender 

cómo este objeto discursivo se ha convertido en una suerte de ser que nace en Europa, 

llega a América Latina, al Ecuador, y deja a su paso un complejo institucional para 

hablar sobre él, la destinación de presupuestos estatales para ocuparse de sí, la 

elaboración de varios instrumentos normativos, además de la afectación de la vida de 

miles de personas. Si el PCI de verdad fuera un ser humano, podríamos decir 

simplemente que es una persona poderosa; sin embargo, dado que es un objeto 

discursivo, es necesario identificar el tejido que lo sostiene para poder comprender la 

gran capacidad que tiene para ejercer su fuerza.  

Para profundizar en estos temas, he propuesto los siguientes objetivos 

específicos: a) Analizar el contexto global del que se desprenden los temas 

patrimoniales; particularmente en lo referente al nacimiento del PCI y su relación con 

las ciencias sociales, como la antropología; b) Realizar una genealogía institucional del 

Patrimonio Cultural Inmaterial en el Ecuador; a partir de 1945 cuando se empiezan a 

construir los cimientos en el Estado para atender los temas patrimoniales, de forma 

concomitante al surgimiento de la UNESCO; c) Profundizar en el proceso de 

institucionalización del PCI en el Estado ecuatoriano, a partir del 2007 cuando inicia el 

gobierno de Rafael Correa; momento que marca un hito en la reconfiguración 

institucional del Estado; d) Analizar la relación del Estado con sus otros, a través 

diferentes aristas del PCI; abordando principalmente el tema de las declaratorias de PCI. 

Como es de esperarse, cada objetivo específico se desarrolla en un capítulo. 



17 

   
 

 

Preámbulo conceptual 

 

No se trata meramente de introducir el género como uno entre los temas de la crítica 

descolonial o como uno de los aspectos de la dominación en el patrón de la 

colonialidad, sino de darle un real estatuto teórico y epistémico al examinarlo como 

categoría central capaz de iluminar todos los otros aspectos de la transformación 

impuesta a la vida de las comunidades al ser captadas por el nuevo orden colonial 

moderno. (Segato 2010, 12)  

 

Las brillantes palabras de la antropóloga Rita Segato, son centrales en este 

estudio. Para esta autora, las relaciones de género atraviesan todas las relaciones 

humanas; y señala que el proceso de dominación masculina o Patriarcado, está presente 

en toda la humanidad (aunque en diferentes escalas). Por eso ella, señala que el 

“Patriarcado es un sistema político disfrazado de religión, de moralidad, de costumbres, 

pero en el fondo, por detrás de estos disfraces se trata de un orden político. El 

Patriarcado es un sistema político, el primer orden de poder, de prestigio y de valor, 

también un sistema jerárquico” (Segato 2021). Bajo esta perspectiva podemos 

comprenderlo como un conjunto de normas, instituciones, ideas, reglas y demás, que 

disponen un deber ser para nuestro día a día. Este sistema está presente en muchísimos 

campos y en este texto analizaré cómo se manifiesta en el proceso del surgimiento del 

PCI en el Ecuador.  

Para poder hablar de Patriarcado y lo masculino, es necesario establecer un 

marco referente al género. En este sendero, pudiera ser tentador partir de una narrativa 

que diga “masculino” es esto y “femenino” es esto otro. Una lectura así, podría 

llevarnos a reducir la búsqueda de elementos ontológicamente masculinos y femeninos, 

como dos conjuntos binarios en constante confrontación (una característica en la 

construcción de pensamiento de origen eurocéntrico, como lo veremos posteriormente). 

Por eso, para superar estas dicotomías y hacer honor a formas epistémicas latentes en el 

Sur3 al que me pertenezco, tomaré algunos elementos de formas de vida existentes en 

poblaciones ajenas a la matriz occidental para la existencia y cuyo origen es ancestral 

(son antiguas e incluso se evidencian en concepciones de existencia que trascienden la 

colonización). Una matriz que, 

Es una fuente de emanación. Aunque no estemos conscientes de todo su poder y 

alcance, es capaz de cobijar todos los aspectos de nuestra vida; es occidental, porque 

viene con los  procesos  de  conquista  europeos  a  nuestras  tierras  y  la  consecuente  

 
3 Esta categoría también será desarrollada en las páginas venideras. 



18 

   
 

colonialidad el poder; y es de existencia, porque nos ha conllevado a relacionarnos con 

la vida en un solo sentido. Desde aquí se nos señala, por ejemplo, cómo y cuál es la 

relación con todo lo que nos rodea, lo visible y  lo  invisible,  lo  que  es  realmente  

válido  y  funcional  de  todas  nuestras  experiencias;  todo,  por  supuesto,  de  forma  

sutil  y  bajo  los  lineamentos  geopolíticos imperantes. Siendo una suerte de molde que 

va encasillando el deber-ser de la humanidad, es que podemos señalar que es una matriz 

que  busca  determinar  nuestra  existencia. (González 2025,4) 

 

Por otro lado, para muchas poblaciones, masculino y femenino son categorías 

que no se atribuyen como características ontológicas de los seres; sino que son 

observadas como fuerzas que permean el Todo.4 Así, por ejemplo, Sylvia Marcos, habla 

de este principio como la “polaridad fluida”, misma que ha identificado en poblaciones 

mesoamericanas: 

La noción de polaridad fluida de opuestos complementarios es recurrente en toda la 

episteme que da coherencia a la cosmología mesoamericana. Complementariedades 

como arriba y abajo, exterior e interior, día y noche, masculino y femenino, vida y 

muerte estructuran el cosmos entero en tal forma que cada dualidad primaria se 

encuentra segmentada en una infinidad de matices que se funden sin negar su carácter 

dual. En este sentido podemos hablar de un espectro fluido de matices en un proceso 

continuo de redefinición mutua. (2010, 33) 

 

Por su lado, el autor Josep Esterman, identifica esta concepción como un 

principio de complementariedad, que “enfatiza la inclusión de los ‘opuestos’ 

complementarios en un ‘ente’ completo e integral. Tertium datur: existe una tercera 

posibilidad más allá de la relación contradictoria, o sea-, la relación complementaria. Un 

‘ente’, acontecimiento, sentimiento o pensamiento cómo entidad integral es este ‘tercio’ 

como síntesis de algo (posición) y de su ‘opuesto’ (contra-posición)” (2021, 141). 

Como consecuencia de esta concepción: 

 

Cielo y tierra, sol y luna, claro y oscuro, verdad y falsedad, día y noche, bien y mal, 

masculino y femenino para el runa/jaqi no son contraposiciones excluyentes, sino 

complementos necesarios para la afirmación de una entidad ‘superior’ e integral. El 

principio de complementariedad se manifiesta a todo nivel y en todos los ámbitos de la 

vida, tanto en las dimensiones cósmicas, antropológicas, como éticas y sociales. El ideal 

andino no, es el ‘extremo’, uno de dos ‘opues­tos’, sirio la integración armoniosa de los 

dos. (Estermann 2021, 142)  

 

 
4 Al incursionar en el mundo universitario de las ciencias sociales, una de las primeras cosas con 

las una se encuentra como estudiante es la comprensión de los “hechos sociales”; así, todos los esfuerzos 

del señor Durkheim se constituyen en un ejercicio práctico y cotidiano, de abstracción de un pedacito de 

la humanidad para analizarla, observarla, describirla, etc., (Durkheim, 2001). Sin embargo, en muchos 

pueblos es claro que, es imposible hablar de personas sin establecer una relación con las estrellas, con la 

muerte, con el agua, con las plantas; es decir, con Todo. Por eso en este trabajo, utilizaré la palabra 

“Todo”, como una categoría conceptual que incluye todos los elementos que forman parte de nuestro 

entorno visible e invisible, material e inmaterial. Una propuesta coherente también con las concepciones 

existentes en el Sur sobre el funcionamiento de la vida (lo cual incluye también la muerte).  



19 

   
 

De una forma más simplificada, pero conteniendo las mismas ideas de fondo, el 

Taita Miguel Rodríguez campesino oriundo de la población de Picoaza-Manabí, nos 

dice que dentro de la mujer está “lo masculino” y dentro del hombre “lo femenino”, y 

que estas partes se complementan (González 2018). En la ritualidad sacra que acompaña 

el día a día de este hombre, él suele encontrar piedras que identifica como masculinas y 

femeninas, mismas que son utilizadas de forma conjunta para alcanzar cierto equilibrio 

a nivel espiritual en sus quehaceres rituales. Al momento de la praxis ritual, él coloca 

las piedras femeninas en el espacio geográfico que identifica como masculino y las 

piedras masculinas en el femenino. Mediante esta disposición, él está exponiendo una 

concepción de género en la que las dos fuerzas, tanto la masculina como la femenina 

atraviesan Todo. Sin necesidad de indagar en las razones para la clasificación de las 

piedras y los espacios, por ahora es importante comprender que lo que allí está latente es 

que masculino y femenino son como hebras de vida que están presentes en Todo y no 

constituyen sujetos, seres u objetos ontológicamente separados por características de 

género.  

Este tipo de concepciones de género ancestrales se encuentran en muchos 

pueblos o en el mundo-aldea, un concepto acuñado por Segato “para representar las 

relaciones sociales antes de la intrusión colonial, al mundo intervenido por la 

administración colonial primero ultramarina y después republicana, colocando el foco 

en la mutación de la concepción de la norma, y en especial de las normativas de género 

y sexualidad” (2014, 612). Pero también está presente en estudios de autores que una u 

otra forma han encontrado su punto de inspiración en poblaciones ajenas a la matriz 

eurocéntrica, tal es el caso de las propuestas analíticas de Carl Gustav Jung o Erich 

Neumann; para quienes las nociones de masculino y femenino son fuerzas o energías 

han sido medulares. 

Es importante decir que no se trata de asumir que en el mundo-aldea (o en 

quienes se han inspirado en estos universos), hay una sola concepción de género que se 

replica de forma mecánica; esto implicaría partir la existencia de un mundo globalizado 

y homogéneo alternativo al orden imperante. Nada más ajeno a la diversidad humana. 

Sin embargo, si bien no podemos concluir sobre la existencia de una sola concepción de 

género alternativa, sí podemos partir de la idea de que, en muchas de estas poblaciones, 

las relaciones de género deben verse como una suerte de fuerzas o energías que permean 

el Todo. Así es, todo lo que nos rodea está permeado por estas dos fuerzas, de manera 

que no podemos decir que esto es totalmente masculino o femenino, sino que estas dos 



20 

   
 

fuerzas están presentes en el Todo. Esto no significa tampoco que, por estar presentes en 

el Todo, no se constituyen en fuerzas con características propias; sino que se las debe 

observar bajo la noción de complementariedad que señala Esterman (2021, 141), que 

apunta hacia la inclusión de los ‘opuestos’ complementarios en un ‘ente’ completo e 

integral.  

Para comprender esta concepción podemos recurrir a la imagen del día y de la 

noche, con los respectivos colores que se pintan en el cielo. Cuando estamos en el 

tiempo de la mañana podemos ver claramente la luz del día y en la noche reconocemos 

la obscuridad. Pero a pesar de esta distinción marcada, hay momentos de transición en 

los que estos dos espacios-tiempos se funden para darse paso mutuamente. Los 

amaneceres y atardeceres forman el vínculo. Entonces, a pesar de contar con 

características propias, tanto el día como la noche, se constituyen en parte de un solo 

ser, que es el cielo (este es el “tercio” al que se refiere Estermann). Estos dos elementos 

se complementan de forma continua y fluyen conforme a la naturaleza de cada uno, para 

formar un solo cielo con distintos colores. Esta es la lógica con la que podemos 

comprender la dinámica de las relaciones de género en las concepciones del Todo 

ajenas a la matriz occidental para la existencia. 

Para el desarrollo de este estudio, he escogido una característica en particular 

que se le atribuye a lo masculino y tiene que ver con su vinculación hacia lo exterior. Lo 

masculino según Whitmont (1994) tiende a ser una fuerza que expulsa, que tiende a lo 

exterior; mientras que lo femenino es integrador, impulsa la concentración hacia lo 

interior. De igual forma, al analizar lo femenino, Gloria Anzaldúa lo asocio con algo 

que nos conlleva a la interiorización. Al hacer la propuesta política de la “nueva 

mestiza”, ella habla de una suerte de poder femenino como es la “facultad”, que es:  

 

La capacidad de ver en la superficie del fenómeno el significado de realidades más 

profundas, para ver la estructura profunda debajo de la superficie. Es un instante 

“sensación”, una rápida percepción que llega sin razonamiento consciente. Es un 

conocimiento agudo mediado por la parta de nuestra psiquis que no habla, que 

comunica en imágenes y símbolos cuáles son las caras de los sentimientos, qué está 

detrás, cuales sentimientos residen/se esconden. Quien posee esta sensibilidad está 

terriblemente vivo en el mundo. (Anzaldúa 1987, 38) 

 

Esta facultad está profundamente asociada a la figura de la serpiente. En su 

propio descubrimiento de la “facultad”, señala: “Me di cuenta de que ella estaba en mi 

psique, la pintura mental y el símbolo de lo instintivo y su colectivo impersonal, 

prehumano. Ella, el símbolo del impulso sexual oscuro, el ctónico (inframundo), lo 



21 

   
 

femenino, el movimiento serpentino de la sexualidad, la creatividad, la base de toda 

energía y vida” (1987, 35). Debemos observar entonces que, bajo estas interpretaciones, 

lo femenino es una fuerza que impulsa hacia lo que podemos identificar como un 

mundo interior y lo masculino hacia un mundo exterior. Una dinámica que se puede 

simbolizar también en este símbolo grabado que se ha encontrado en restos 

arqueológicos de larga data, 

 

 

Desde una lectura, la doble espiral es un símbolo de la dinámica de las dos 

fuerzas que estamos analizando. Al iniciar el camino desde el centro de cualquiera de 

los dos lados, seguimos un trayecto que va desde el centro hacia afuera y al llegar a la 

espiral contigua, este trayecto se va cerrando en un sentido concéntrico. Esta es la lógica 

que utilizaré en este estudio para señalar una particularidad de la fuerza masculina que 

se manifiesta en el proceso de institucionalización del PCI; y que es justamente su 

sentido hacia fuera. 

Seguro existen muchas concepciones otras referentes a lo que es masculino y 

femenino, pero esta vinculación con lo externo e interno, es de vital importancia para mi 

estudio. Al partir de esta propuesta, podemos encontrar una convergencia con las 

concepciones ajenas de la matriz occidental, en las que masculino y femenino son 

fuerzas que permean el Todo, pero con diferente orientación. La fuerza masculina 

impulsa o construye en un sentido de exteriorización; y la femenina hacia la 

internalización. Así, podemos comprender que todo aquello que va a ser observado no 

será necesariamente como “masculino” o “femenino” per se, sino que debemos 

comprender la fuerza que está atrás del mismo o de la misma. Es la fuerza centrífuga 

que acarrea la vida hacia el mundo de lo visible y lo material5 ; hacia uno de los 

elementos que forman parte del “tercero integral” que identifica Estermann (2021, 135). 

 
5 Sobre las causas y dinámicas de este fenómeno no me ocuparé en este trabajo. Aquí sólo vamos a partir 

de la concepción de masculino y femenino como fuerzas con diferente tipo de orientación. 



22 

   
 

Por eso podemos decir entonces que, una de las mayores expresiones del sistema 

patriarcal, implica la imposición de códigos basados en lo que podemos concebir como 

un proceso de externalización.  

 Para el mundo académico, al que debo este trabajo, puede ser muy difícil 

comprender esta concepción, porque su origen no radica en el campo de lo observable, 

verificable, cuantificable, entre otros principios que forman parte medular del 

conocimiento en el mundo occidental. Sin embargo, felizmente, en la línea de 

investigación de los Estudios Culturales Latinoamericanos, es factible trabajar a partir 

de esta irrupción. Con esta propuesta, no sólo deseo acompañar los cuestionamientos 

que se hacen continuamente a la supremacía de la matriz eurocéntrica sobre sus otros, 

sino tomar las propuestas de los otros para entender lo que pasa en este mundo 

direccionado por occidente. 

La búsqueda de la “polaridad fluida” es una forma de comprender los fenómenos 

sociales sin buscar el encajamiento de los actores en uno u otro bando; y sin plantear 

“teorías universales y totalizadores”, como cuestiona Donna Haraway (1984). Es la 

búsqueda del tejido de una realidad a partir de las hebras femeninas y masculinas que 

van trenzando la vida social; una relación que lejos de ser armónica, al momento se ve 

claramente balanceada hacia el lado masculino. Aplicando este principio, no podemos 

reducir mi trabajo a la identificación o clasificación de sujetos/objetos, como 

masculinos o femeninos, como categorías que recaen de forma totalizadora y cerrada 

sobre nuestros objetivos de investigación.  

Particularmente y de forma puntual en el caso del PCI, la búsqueda estará 

orientada a identificar cómo la fuerza femenina se ve socavada por un conjunto de 

códigos de orden masculino que se manifiestan a través de lo patrimonial. Masculino y 

femenino, entonces, serán comprendidos como fuerzas o atributos a ser identificados en 

las instituciones, los comportamientos, las normas, los ritos, entre otros; que interactúan 

en el proceso de consolidación del PCI. Lo masculino estará vinculado al conjunto de 

códigos impulsados por el sistema patriarcal a fin de construir un orden social y político 

determinado. A lo largo de este trabajo, todos mis esfuerzos estarán orientados en este 

sentido; de manera que todo lo referente al proceder de las instituciones que voy a 

analizar, aunque no incluya la palabra género o femenino/masculino, serán parte de esta 

búsqueda. En otras palabras, todo debe considerarse como la decodificación de los 

códigos de dominación que se manifiestan en las instituciones y procesos que voy a 

analizar. 



23 

   
 

Luego de estas palabras, es importante plantear ciertas reflexiones. La presente 

propuesta no implica que el mundo-aldea se constituya en una ideal de vida encarnado 

en personas que deben observarse como un prototipo del deber-ser de la humanidad. Es 

simplemente el reconocimiento de los límites y las nefastas consecuencias que está 

generando la matriz occidental para la existencia, cuya expresión más visible es la crisis 

climática. Un escenario que nos plantea la necesidad de encontrar formas de entender la 

vida que superen los límites que estamos evidenciando y que den luces sobre principios 

o mecanismos que permitan la sostenibilidad de la vida para las futuras generaciones. 

Además, los cuestionamientos hacia el sistema político patriarcal y otros 

elementos que surgirán en este texto, no deben observarse como el resultado de una 

evaluación entre lo bueno y lo malo. Esto sería un análisis simplista e innecesario. Pero 

al partir de las concepciones de existencia otras que estoy trayendo a mi estudio, puedo 

decir que la vida y toda la institucionalidad que se teje a su alrededor, no puede estar 

orientado a un solo de los lados (una de los extremos que se observan en la doble 

espiral). Sino que justamente, el horizonte a ser buscado es el equilibrio. Es en este 

contexto que se enmarcan los cuestionamientos que expongo; como una expresión 

concreta, visible y material del desequilibrio que estoy estudiando.  Por tanto, no es un 

juicio de valor sobre el actuar o el direccionamiento de cualquiera de las instituciones 

que aparecen en el trabajo; sino que mi esfuerzo radica en la identificación de las 

fuerzas que se esconden detrás y que responden al proceso de consolidación del Sistema 

Político Patriarcal.  

Cabe mencionar también que, para entender el sistema patriarcal, hay que 

observar los sucesos históricos que han marcado la direccionalidad de los procesos. En 

este sentido, para comprender una de las manifestaciones del sistema patriarcal en 

nuestra realidad hay que mencionar que en el mundo masculino hay una figura en 

particular que se ha convertido por razones históricas en el sujeto de dominación. Este 

personaje se caracteriza por ser: “1) masculino; 2) hijo de la captura colonial y, por lo 

tanto, a) blanco o blanqueado; b) propietario; c) letrado; y d) pater-familias (Segato 

2016, 94).6 A partir del ejercicio de poder de esta figura, se va construyendo un orden 

patriarcal en el que es el “nombre que recibe el orden de estatus en el caso del género, 

es, por lo tanto, una estructura de relaciones entre posiciones jerárquicamente ordenadas 

que tiene consecuencias en el nivel observable, etnografiable, pero que no se confunde 

 
6 “(describirlo como «heterosexual» no es adecuado, ya que de la sexualidad propiamente dicha 

del patriarca sabemos muy poco)”, agrega la autora (Segato 2016, 94). 



24 

   
 

con ese nivel fáctico, ni las consecuencias son lineales, causalmente determinadas o 

siempre previsibles” (Segato 2003, 14). Yo agregaría otra característica a este personaje, 

y es la posesión de una concepción cosmogónica en la que la divinidad se encuentra por 

fuera de los seres humanoso una concepción en la que no existe ninguna divinidad o 

fuerza que ejerza alguna injerencia sobre la vida de los seres humanos7. 

La figura descrita por Segato se convierte en el signo o ícono de la dominación 

masculina y de su proceder se desprenden ciertos valores, comportamientos, actitudes, 

epistemes, entre otros, que nos permiten comprenderla a ella y a sus derivados como 

una suerte de arquetipo patriarcal;8  en la medida en que se constituye en un referente de 

poder o modelo a seguir en todos los ámbitos de la vida. De este arquetipo se va 

desprendiendo una suerte de orden, de un “deber ser” de la realidad social que se 

evidencia en muchos aspectos de la vida, tal como acontece con el PCI. Además, estos 

atributos se deben observar como capitales, cuya posesión genera prestigio y un mayor 

escalafón en el mapa del poder que estamos transitando; por eso, se constituyen en 

capitales coyunturales.  

Siendo capitales que responden también al contexto, no debe perderse de vista 

los matices que pueden ir tomando. Así, por ejemplo, en relación al capital letrado, en 

un primer escalón puede estar la habilidad de saber leer y escribir. Pero luego con el 

paso del tiempo, este capital se puede convertir en la adquisición de conocimientos en 

determinadas instituciones, como las universidades; y posteriormente, este capital puede 

transformarse en la necesidad de tener un acceso aún más privilegiado a cierto tipo de 

conocimiento, lo que hoy en día, entendemos como procesos de profesionalización y 

especialidad. Todas estas diversificaciones pueden existir simultáneamente en cualquier 

sociedad.  

El orden patriarcal que nace de la figura descrita es completamente arbitrario: de 

ninguna manera obedece a algún tipo de naturaleza humana o de orden natural de las 

cosas. Lo que vivimos es un ejercicio de poder propio de un momento histórico. Es la 

búsqueda de la polarización de las esferas constitutivas del Todo y su sometimiento a 

una relación piramidal en cuya cúspide se encuentra la figura icónica del hombre blanco 

con sus capitales derivados. Un proceso que Segato (2010a) y Quijano (2014b), 

plantean que empieza con la colonización. 

 
7 Concepciones cosmogónicas distintas a las que existían antes de la colonialidad del poder y que aún se 

evidencias en muchos rincones de esta tierra; en la que no existe una división entre los seres humanos y la 

divinidad. 
8 Entendido como un modelo original y primario. 



25 

   
 

Por otro lado, en este escenario de poder analizado por Segato, además de los 

capitales mencionados; surge un espacio que se constituye como el escenario legítimo 

para todo discurso que se considere de valor político y está articulado al Estado (2016). 

En sus palabras,  

 

Esa esfera pública, o ágora estatal, se transformará en el locus de enunciación de todo 

discurso que aspire a revestirse de valor político. En otras palabras, secuestrará a partir 

de ahora la política y, al decir eso, decimos que tendrá el monopolio de toda acción y 

discurso que pretenda adquirir el predicado y el valor de impacto de la politicidad. […] 

Por lo tanto, a pesar de sus atributos particulares, todos los enunciados del sujeto 

paradigmático de la esfera pública serán considerados como de interés general y 

poseerán valor universal. Es a partir de ese proceso que se puede afirmar que la historia 

de los hombres, el proceso histórico de la masculinidad es el ADN del Estado, y su 

genealogía masculina se revela cotidianamente. [...] La historia y constitución de la 

esfera pública participa y se entrama con la historia del propio Patriarcado y su 

mutación estructural a partir de la captura colonial-moderna del mundo aldea. Visto de 

esta forma, la historia de la esfera pública o esfera estatal no es otra cosa que la historia 

del género. (2016, 94) 

 

Esta reflexión es muy importante en mi estudio, ya que en la esfera pública-

masculina está el PCI, como una categoría conceptual sobre la cual se discute, se crea 

instituciones, se destina fondos, se inventa carreras universitarias, entre otros. Una 

dinámica en la que el Estado es la herramienta medular para la configuración de una 

relación de poder en la que hay dos bandos: los llamados poseedores del PCI y, por otro 

lado, quienes proponen la generación de acciones de naturaleza administrativa sobre los 

primeros. Sin perder de vista que administrar es controlar de alguna manera. 

El análisis que realizaré intenta explicar cómo se da la relación de poder entre 

las dos esferas, mismas que se entrelazan con jerarquías raciales, económicas, sociales, 

pero, sobre todo, que denotan una relación asimétrica entre las personas que cantan y 

otras, quienes piensan qué hacer con los cantos sagrados. Cada grupo con un grado de 

importancia específico que se le asigna en este mapa político. La relación de poder que 

se establece entre estas dos categorías es la lectura política que realizaré en este estudio, 

una tarea que implica la comprensión de los mecanismos de poder que se van 

implementando para conseguir el sometimiento de los códigos impulsados por la fuerza 

feminidad. Es el análisis de las causas y consecuencias de la disección a la que se ven 

sometidas, miles de personas al ser catalogadas como “portadoras de PCI” por parte del 

Estado, la UNESCO, antropólogos y gestores culturales, entre otros.  

Como parte de la instauración de un orden patriarcal derivado del arquetipo 

mencionado, se institucionaliza también la supremacía de un método para la 



26 

   
 

comprensión del Todo, que es el método científico. Una herramienta metodológica 

surgida en Europa que ha traído consigo ideas de poder y control a todo nivel (Merchant 

1989). Pero que, además ha permitido la instauración de ciertos imaginarios en relación 

a la objetividad y la forma de comprender el todo, que van más allá de las ciencias como 

lo veremos en este estudio. Por ahora, a manera de resumen puedo decir que, el método 

científico, como una expresión proveniente de la colonialidad del poder que vivimos, es 

una institución que a su paso establece los parámetros que se supone debemos acatar 

para observar y relacionarnos con Todo.  

Algunos de los criterios que plantea son: la objetividad (definida por la RAE en 

estos términos: “con independencia de la propia manera de pensar o de sentir”) (Real 

Academia Española y Asociación de Academias de la Lengua Española 2021); el uso de 

la razón como medio exclusivo para la construcción de conocimiento; la supremacía del 

lenguaje escrito o mundo letrado, como el espacio privilegiado para la concentración y 

transmisión de los conocimientos; la necesidad de la clasificación (la organización del 

pensamiento en categorías operativas orientadas hacia la dominación); la concepción del 

ser humano y la ruptura con la “llamada naturaleza”. A medida que se da su 

institucionalización, el modus operandi del método científico se plasma en el quehacer 

burocrático, y hace que parámetros como los que mencioné hace poco (como 

racionalidad, objetividad, la supremacía de lo escrito, etc.), se conviertan en una suerte 

de imaginario para el deber ser del funcionario público. Por eso, este método es una de 

las expresiones del sistema patriarcal; un conjunto de códigos que se promocionan 

como un componente inocente del sistema educativo, pero cuya influencia trasciende 

estos espacios.  

El método científico genera un proceso de externalización. Aunque se 

promociona como un camino exclusivo para la construcción de conocimiento, 

trasciende esta esfera y sus códigos han impuesto un orden de validez y legitimidad del 

saber que direcciona nuestra relación con el Todo. No hace falta que las personas 

vayamos a la universidad o indaguemos sobre este método, para escuchar en las 

conversaciones cotidianas expresiones como: “eso de las limpias es cosas del pasado, ya 

no se debe creer en esto”, “es de ignorantes el creer que a los niños les puede dar mal 

aire”, “eso es algo que hay que comprobar, porque si no es sólo un mito”. Estas 

expresiones reflejan no sólo la huella del mundo de la objetividad, lo observable y 

verificable, como códigos propios del método científico; influyen también en ellos, los 

procesos de evangelización, la consumación del capital como sistema que también 



27 

   
 

reduce la vida a componentes mercantilizables (asignando valor a la vida; según las 

necesidades del capital), la modernidad y el deslumbramiento por el futuro (donde los 

conocimientos ancestrales no tienen asidero). En todo caso, es necesario notar que, 

aunque se pretenda reducir el tema del método científico a un componente netamente 

cognitivo, a su alrededor se teje muchísimo más. Lo que se plantea en el fondo es un 

tipo de relación específica con el Todo; por eso es que, justamente utilizo el concepto de 

Matriz occidental para la existencia. 

De igual forma sucede con el secuestro de la política, en el que la vida y lo que 

es importante en relación a ella, se ve sometida al mundo de lo público-estatal; una 

esfera externa en la que se toman decisiones que nos afectan pero que está por fuera de 

nosotros. En los dos casos, es un mundo externo que se institucionaliza y direcciona 

nuestro día a día. En su instauración a nivel mundial, se van estableciendo la supremacía 

de los códigos externos frente a los internos. Todo aquello que apunta hacia la 

construcción de un mundo netamente material y observable, en el que no hay 

posibilidad de la injerencia de fuerzas o actores de otra naturaleza; por eso es un orden 

de tipo antropocéntrico, y que resume la vida a la materialidad. 

 

Mi lugar de enunciación 

 

Esta tesis doctoral ha sido escrita en el programa de Estudios Culturales 

Latinoamericanos. Este prestigioso programa dirigido, en aquella época, por la Doctora 

por Catherine Walsh, es un espacio creado para la reflexión multidisciplinaria y 

decolonial. Aún enmarcada en los parámetros académicos propios de la Universidad 

Andina Simón Bolívar, este doctorado se ha constituido en un espacio para pensar, 

escribir, sentir, caminar y muchas otras formas de manifestar la vida por fuera de los 

cánones impuestos por la colonialidad del poder. En el marco de este espíritu he escrito 

estas palabras.  

El lugar de enunciación, es el punto desde el que una observa y se sitúa frente al 

mundo; partiendo de la premisa de que somos parte de la realidad que estudiamos y que, 

por lo tanto, debemos leernos en ese contexto. Una perspectiva en la que la tan anhelada 

objetividad de las ciencias sociales se desmorona. Recordando que: 

 

La relación entre conocimiento y lugar es inseparable e impensable de manera desarticulada 

ya que constituye un ámbito de tensiones en el orden de lo político. La producción del 

conocimiento también tiene una geografía que la legitima y la valida, al igual que hace 



28 

   
 

posible que conocimientos producidos en latitudes diferentes a las de un primer mundo 

hegemónico y excluyente sean desconocidos y silenciados (Albán 2006, 77). 

 

Hablaré, entonces, desde el conjunto de características que me posicionan en un 

conjunto de coordenadas específicas en el mapa del poder actual. El reconocerse a una 

misma en este escenario, conlleva la posibilidad de clarificar el rol que tenemos en este 

juego de poder: es el descubrirnos en la cercanía de la dominación o de la 

subordinación, según nuestro acercamiento o alejamiento de los capitales en cuestión. 

Es un ejercicio similar a la develación del habitus, o la estructura estructurante descrita 

por Bourdieu, que condiciona nuestros gustos, intereses, formas de comportamiento y 

demás (1991). Pero en este caso el objetivo no es otro que develar la huella de la 

colonialidad del poder que habita en nosotros. Implica reconocer nuestros límites, como 

nuestras posibilidades.  

Este ejercicio, es diferente al de la autoetnografía porque aquí no se pretende la 

descripción objetiva de la propia participación en un determinado contexto; esto 

implicaría la búsqueda de legitimación de la experiencia por medio de la objetividad. En 

este caso, la descripción del lugar de enunciación es la ubicación de nuestras propias 

coordenadas tejidas bajo la influencia de la dominación de la matriz occidental para la 

existencia. En este sentido, las experiencias personales son herramientas que traigo a 

colación para reconocer esta huella en mi propia vida y con ello, generar la respectiva 

reflexión del caso. Por esto motivo, en este trabajo utilizaré constantemente historias 

personales, a fin de ejemplificar puntos que expongo, de forma similar al trabajo 

realizado por Gloria Anzaldúa (1987). Después de todo, cómo no reconocer que las 

ideas surgen de los senderos que a una le ha tocado vivir9. Estos párrafos-antesalas debe 

ser tomados en cuenta para comprender cuáles son las hebras con las que he tejido las 

ideas que aquí presento: una propuesta de análisis que no es ni pretende ser un estudio 

científico más sí un aporte a la construcción de pensamiento en torno a la colonialidad 

del poder, el sistema político patriarcal y la relación entre masculino y femenino.  

Sin duda alguna existen muchas concepciones y definiciones de lo que es ciencia 

y para comprender los argumentos que aquí estoy esbozando, parto de lo propuesto por 

la Real Academia Española de la lengua, que define a la ciencia como el “conjunto de 

conocimientos obtenidos mediante la observación y el razonamiento, sistemáticamente 

estructurados y de los que se deducen principios y leyes generales con capacidad 

 
9 La experiencia personal es fundamental en el proceso de construcción de las ideas.  



29 

   
 

predictiva y comprobables experimentalmente” (Real Academia Española y Asociación 

de Academias de la Lengua Española 2021). 

Los conocimientos obtenidos por medio de la observación, orientados a la 

construcción de leyes; son ideas que se han repetido en mi formación desde que era una 

niña. Cuando apenas tenía 5 años, el afán de entender la vida ya se manifestaba en mí 

con estas ideas, mediante el juego de la “niña científica” que soñaba con ponerse un 

mandil. Poco a poco y año tras año, en medio de la escolaridad formal, estas ideas 

adquirieron muchísima fuerza hasta el punto de sentirme en la obligación de que todo lo 

que yo hiciera,  debía seguir este molde. Lo cual por supuesto, sólo se ha develado 

como un formato preestablecido con el pasar de los años. 

Una vez que cumplí con todos los formalismos impuestos por el canon de la 

cientificidad un vacío me empezó a invadir: la necesidad de hablar sobre todo aquello 

que forma parte de la vida y cuyo espíritu no puede ser encerrado en la formulación de 

leyes, por su simple y avasalladora fuerza de la imprevisibilidad. Luego por mis 

experiencias en el campo de la antropología, y por sucesos personales que no tuvieron 

asidero en el mundo convencional; comprendí que hay muchísimas otras formas de 

construir conocimiento que ni siquiera pasan por la “observación”; es decir, ni siquiera 

se valen de los ojos como el único sentido o medio para entender lo que sucede dentro y 

fuera de nosotros. Formas de vida e ideas que no aspiran a la construcción de 

universales que deban ser replicados más allá de los actores, porque los actores son 

fundamentales y porque hay muchas experiencias inmediatas, instantáneas, únicas e 

irrepetibles, que dotan de sentido a la experiencia y que son fundamentales para la 

continuidad de la vida. Concepciones de existencia que no necesariamente están fuera 

de nosotros y que además, requieren de una suerte de conexión interna profunda, para 

encontrar respuestas o ideas relativas a hechos cotidianos. Al vernos limitados a la 

comprensión de la vida desde su dimensión extrínseca, estamos sometidos a la 

amputación de un sin número de formas otras de entender el Todo.  

Sobre la construcción de la ciencia como una herencia de la colonialidad del 

poder y sobre su impacto en la realidad que vivimos, versaron muchísimas 

conversaciones en el Doctorado de Estudios Culturales Latinoamericanos. Estudiantes, 

profesores, artistas, y muchas personas más dialogamos sobre las infinitas relaciones de 

poder que se tejen alrededor de la ciencia. Un conjunto de ideas que, aunque se 

presenten como neutras y exclusivas de las instituciones académicas, en realidad 

invaden todo: están presente en el pensamiento de muchísimas niñas de 5 años que 



30 

   
 

juegan a ser “niñas científicas” como mi hija Carmina quien en este momento replica 

los anhelos de mi infancia. Sus tentáculos están por doquier, y podemos rastrear su 

ubicación en todos los rincones; un poder que se expande gracias a que es uno de los 

componentes del Sistema Político Patriarcal. 

Entonces, al asumir que la ciencia y la construcción de pensamiento científico 

son parte de un sistema que procura la fragmentación de la vida y que nos reduce en 

nuestra posibilidad infinita de relacionarnos con el Todo, me veo en la necesidad de 

manifestar claramente que este texto no se enmarca en la ciencia y tampoco es una 

contribución a la creación científica. Lo cual, por supuesto no significa que mi trabajo, 

no posea estructura alguna; porque su forma responde a un proceso largo de 

sistematización de datos obtenidos con medios tradicionales de investigación. La 

diferencia con mi propuesta actual radica en el marco para la comprensión del 

fenómeno en cuestión. Un marco teórico tradicional interpretaría la información 

obtenida bajo los cánones de la ciencia; en mi caso, sólo he podido encontrar una 

explicación para su comprensión a la luz de las concepciones de género de origen 

ancestral. Aquellas que generalmente se han convertido en un blanco de análisis. 

En este contexto también es importante plantear algunas reflexiones. Primero, el 

cuestionamiento a la construcción científico en el marco de la colonialidad del poder y 

como mecanismo que se ha legitimado como la única forma válida para la comprensión 

de la realidad; es simplemente un cuestionamiento a la relación de poder en la se 

circunscribe su avance. Esto no significa que deban desconocerse los resultados 

positivos que ha traído su desarrollo; como las numerosas vidas que se han salvado, con 

su aplicación. Esta evaluación está por fuera del presente análisis, una reflexión de esta 

naturaleza requeriría establecimiento de parámetros de generales a nivel de la 

humanidad, con escalas de valoración que califiquen lo que se pretenda medir. 

Semejante empresa, no tiene asidero en este trabajo. Pero lo que sí es evidente, es que la 

matriz occidental para la existencia ha establecido un solo sendero para relacionarnos 

con el Todo; y el presente trabajo se traduce en la búsqueda de la comprensión de cómo 

se ha dado este proceso. Mi motivación no es hacer un discurso generalizado, casi que 

panfletario en contra de la ciencia; sino el abrir la reflexión sobre la posibilidad de 

relacionarnos con la vida de forma más integral. 

 

Sobre el Norte y el Sur 

 



31 

   
 

En este mapa de poder, otra de mis coordenadas es la de ser ecuatoriana. Sin 

necesidad de caer en defensas patrióticas, es muy importante situar como primera 

bandera de posicionamiento, el haber nacido en el Ecuador. Un pequeño país cuyos 

habitantes no llegan a representar ni el 0.0022 de la población mundial; un espacio cuya 

historia política y económica lo ha situado como un país “periférico” en el devenir del 

mundo. Así podemos decir por ejemplo que tanto la Segunda Guerra Mundial, como la 

Guerra Fría han tenido implicaciones importantes para el Ecuador, pero nuestro país no 

estuvo al frente de estos procesos.  

Es importante establecer esta aclaración porque a veces al tratar sobre estos 

temas, se los coloca discursivamente como si todos los países hubieran tenido el mismo 

grado de participación, al punto de ser calificados como “hechos mundiales”. Para ser 

más precisos y justos deberíamos analizar el grado de impacto de estos fenómenos en 

cada lugar, para poder establecer con precisión su importancia a nivel mundial. Aunque 

hubo cambios y repercusiones políticas después de estos hechos, el Ecuador no tuvo una 

participación bélica en la misma escala que otros países. 

Cabe mencionar un hecho importante que ocurrió en el marco de la Segunda 

Guerra Mundial. En ese periodo debido a la presión ejercida por los Estados Unidos 

para garantizar la “pax americana”; hubo un esfuerzo para mitigar algunos conflictos 

existentes en nuestro continente. Tal fue el caso del Ecuador quien se vio obligado a 

firmar la paz con el Perú bajo el llamado “Protocolo de Río de Janeiro”. Este tratado 

que fue impulsado por los países garantes fue cuestionado por muchos años y 

finalmente conllevó a la pérdida de un gran espacio territorial por parte del Ecuador 

(aproximadamente la tercera parte de su historia). Por este tipo de acontecimientos 

podemos decir que, nuestro papel en todo esto ha sido de baja intensidad; y más que 

todo nos ha tocado asumir un rol de “consumidores” de los productos o escenarios que 

han surgido de dichos hechos. Por eso en este estudio, estos episodios y sus 

protagonistas constituyen un conjunto de elementos que identificamos como el Norte.  

En una propuesta para entender el Sur como categoría conceptual, Nelly Richard 

señala que debemos entender: 

 

[…] el Sur no como un determinismo geográfico, sino como el concepto-metáfora de 

una delimitación fluctuante que activa sus particularidades regionales en un diagrama de 

cruces, fronteras e intersecciones. ‘Sur’ es un vector de descentramiento capaz de 

trastocar los ángulos y las perspectivas de la visión hegemónica, gracias a políticas de 

contexto y traducción que responden todas ellas a lo que la teórica feminista Donna 

Haraway llama una teoría del ‘conocimiento situado’. Decir ‘conocimiento situado’ es 



32 

   
 

afirmar lo local-regional no como un lugar sobre determinado geográficamente sino 

como un campo de intervenciones tácticas que recurre a la ‘localización, el 

posicionamiento y la situación’ para desafiar cualquier ‘sistema total’ haciendo girar los 

ángulos de la visión en sentidos no jerárquicos ni binarios. (2012, 105) 

 

Siguiendo esta propuesta también podemos comprender al Norte bajo estos 

parámetros: con un concepto-metáfora con delimitación fluctuante, como un campo de 

relaciones en el que participan los países, instituciones y organismos internacionales 

que tienen la capacidad de ejercer una influencia sobre este espacio territorial, al que en 

el marco del sistema Patriarcal se la ha llamado Ecuador. Dado que su delimitación es 

fluctuante, no podemos establecer una lista específica y permanente de sus miembros, y 

podemos ver al Norte como un conjunto de instituciones fijas. Es más bien una suerte 

de característica o atributo basado en la capacidad de ejercer poder en un momento 

dado. Así, por ejemplo, podemos decir que China es parte de nuestro Norte, algo que no 

ocurría hace cien años atrás. El comprender el Norte como concepto-metáfora o como 

característica nos permite comprender su relación más allá de la geografía y situarla en 

relación a la colonialidad del poder.  

En este contexto, siguiendo el planteamiento de Richard (2012), cada Sur tiene 

sus Sures y cada Norte, tiene sus Nortes. La constitución de estos círculos dentro de un 

círculo mayor, depende de su grado de proximidad con los capitales que estén en juego. 

Por ejemplo, cuando trabajé en el Ministerio de Defensa, podía notar que existía tanto 

en el personal militar como civil, una admiración por las fuerzas armadas brasileñas. En 

este caso, el deslumbramiento radicaba en el grado de profesionalización de las FFAA 

brasileñas. Como lo mencioné anteriormente, la profesionalización, debe ser entendida 

como la posesión de un conocimiento más especializado en cualquier campo; lo cual es 

una evolución del capital letrado, que posee la figura arquetípica descrita por Segato 

(2013). Si en algún momento se admiraba la existencia de países con sus propias FFAA, 

ahora se admira a quién ha logrado especializarse.  

De igual forma, la posibilidad de saber leer y escribir fue un marcador para la 

segregación social en el proceso de modernización de la ciudad de Quito (Kingman 

2006); ahora, gracias a que la lectura y escritura han avanzado, han surgido nuevas 

versiones de este capital; que tienen que ver con una carrera universitaria y quienes ya 

han pasado por este nivel, buscan la matera de adquirir un mayor nivel de especialidad. 

En el primer caso, lo que se aprecia es un Norte brasileño que se activa frente al sur 

ecuatoriano; y en el segundo caso, lo que se observa es un sur dentro de un mismo sur. 

De todas formas, en los dos casos lo que activa la pertenencia a uno u otro bando es su 



33 

   
 

mayor proximidad o distanciamiento con el capital en cuestión: el capital letrado, con 

las características que adquiera en cada contexto local. 

La colonialidad que se inaugura con la llegada europea a América es la que nos 

lleva a tener nuestra mirada en Europa como un referente en múltiples sentidos: 

económico, cultural, político, etc. Pero luego esta mirada se fuga hacia otros lugares en 

la medida en que se consolidan los Estados Republicanos y cambia el panorama 

geopolítico correspondiente. Entonces, en el Norte global ahora también están los 

Estados Unidos, muchísimos organismos internacionales, pero hablando desde el 

Ecuador también tenemos nuestro Norte en la propia Sudamérica, como es el caso del 

Brasil quien, por ejemplo, lideró el ahora terminado proceso de la Unión Suramericana 

de Naciones. Es por esta fluctuación de los actores en el Norte que debemos observarlo 

como un campo abierto, pero constituido como una estructura institucional de poder en 

la que se disputan los capitales establecidos por el sistema patriarcal. Así por ejemplo, 

quienes adquieren mayor capacidad de producción, consumo, mayores avances en el 

mundo científico, entre otros, se van acercando más a la cúspide. 

Nelly Richard plantea que centro y periferia no pueden ser considerados como 

localizaciones fijas, ni polaridades contrarias, rígidamente enfrentadas entre sí. 

Manifiesta que, la globalización intercultural ha permitido ver que las oposiciones 

emblemáticas como centro-periferia, son mucho más complejas; “ya que cada Primer 

Mundo contiene sus Terceros y Cuarto Mundos y, a la inversa, las periferias del Tercer 

Mundo incluyen mecanismos que reproducen la colonización interna” (Richard 2012, 

102). Dado este desplazamiento del poder en varios niveles, es que debemos observar al 

Norte y Sur como categorías móviles o características atribuibles en determinados 

contextos.  

Bajo estos antecedentes, en este estudio las categorías Norte y Sur serán 

aplicadas para explicar los fenómenos sociales en distintos escenarios: tanto en aquellos 

propios del escenario global, como aquellos que recaen en la cotidianidad de las 

personas cuyas vidas participarán en este trabajo. Norte y Sur son, entonces, parámetros 

referenciales para ubicar a las y los actores en el mapa del poder; recordando siempre 

que la proximidad con el Norte está marcada por los capitales establecidos por el 

Sistema Patriarcal y el Sur es el resto.  

De este preámbulo surgen dos planteamientos que son fundamentales para la 

lectura de esta tesis. Primero, siendo el Norte y el Sur un conjunto de relaciones 

fluctuantes y dinámicas que forman más un tipo de campo de relaciones, que un 



34 

   
 

conjunto cerrado de actores en clara confrontación, es que no estamos haciendo un 

análisis binario del Norte versus el Sur. En segundo lugar, al tratar la tesis sobre las 

relaciones de poder que se expresan en dirección Norte-Sur, mis esfuerzos están 

orientados a comprender este ejercicio de poder. Por tanto, esto no implica que no 

considere que existen mecanismos de resistencia o incluso de reapropiación de los 

direccionamientos del Norte para convertirlos en algún funcional o adecuado para 

nuestros sures. Las prácticas divergentes abundan por todos lados; pero su estudio, no es 

el objetivo de este trabajo, en el que lastimosamente me veo en la necesidad de 

mencionar simplemente algunos casos puntuales. 

Además, dado que no estamos identificando bandos claramente constituidos, con 

una membresía específica, es que en esta tesis también utilizo autores que pueden ser 

considerados parte del Norte. Tal es el caso de Pierre Bourdieu y Michael Focault. Dos 

hombres, blancos, europeos que son un Norte para nosotros, dada la gran posibilidad 

que han tenido para circular su palabra en comparación con la nuestra, por proceder de 

un territorio que han inspirado muchos procesos locales, como al propio Simón Bolívar. 

Pero al ser críticos, con lo que les ha tocado vivir, ellos también se convierten en un 

Sur. Su capacidad crítica para analizar el poder que les tocó presenciar, me inspiran 

mucho y su palabra es importante para mí.  Por eso utilizo su pensamiento, porque no 

estoy analizando una configuración binaria Norte-Sur; sino el complejo de relaciones 

que se van tejiendo dentro de sí.  

El Norte y los elementos que se han revestido de importancia en la esfera 

pública, han constituido lo que los estudios de Relaciones Internacionales se han dado 

por llamar el mainstream. Al respecto recuerdo una anécdota de cuando cursé una 

maestría en Relaciones Internacionales en Brasil. En las clases mucho se analizaba 

sobre lo que estaba en el mainstream mundial. Allí desfilaban los análisis de los Estados 

Fallidos, la crisis en Haití, las elecciones en Estados Unidos. En medio de los análisis 

que partían de la existencia del Estado como unidades completas y cerradas, me gustaba 

traer a colación el caso de pueblos indígenas ubicados en fronteras y que ponían en 

jaque todos los conceptos allí presupuestados. Al respecto un profesor me dijo alguna 

vez “Laura, a nadie le importan los indios Awá”. Frente a lo cual empecé a consultarles 

a mis profesores que cómo se formaba el famoso mainstream. Uno de ellos, que es un 

profundo conocedor teórico me sugirió la lectura de varios textos. Luego de revisarlos 

vi que todos trataban sobre los contenidos del mainstream pero no respondían a mi 

pregunta sobre el origen del mismo. Finalmente, este querido profesor me dijo “Laura, 



35 

   
 

eso no existe”. A partir de esa experiencia comprendí que el mainstream de las 

Relaciones Internacionales es una suerte de pasarela en la que sólo pueden desfilar unos 

cuantos; y en dichos estudios nadie se preocupaba por el origen de su existencia dado 

que se observa como parte intrínseca de la realidad. En este sentido gran parte del 

estudio de las Relaciones Internacionales, no era sino el estudio del mainstream. Allí el 

Ecuador y el caso de los pueblos indígenas no figuraba para nada. El mainstream es una 

extrapolación de la esfera pública pero a nivel de las RI: un espacio en donde figuran 

aquellos actores, instituciones o ideas que se promocionan como esenciales para el 

mantenimiento de la estructura jerárquica internacional. 

En los años previos a esa maestría, realicé una exhaustiva investigación de 

campo en la frontera colombo-ecuatoriana que se veía seriamente afectada por los 

efectos del Plan Colombia. Las caminatas de horas y horas por el cordón fronterizo me 

permitieron ver un sin número de cosas que coloqué en la maleta para llevar a Brasil. 

Pero veía que, aunque tuviera todas las evidencias del caso, y consciente de que mis 

argumentos tenían muchísimos más fundamentos que el de otros investigadores del 

tema; mi palabra no era suficiente. En una ocasión escribimos un artículo con un 

compañero sobre el tema del Plan Colombia. Al revisar sus aportes sobre lo que yo 

escribí, me llevé una gran sorpresa al notar cómo después de que yo escribía sobre un 

hecho suscitado en la frontera, él inmediatamente citaba a una ONG de los Estados 

Unidos para corroborar lo que yo había dicho. De igual forma, en otra ocasión al 

mencionar varios datos sobre la realidad observada en trabajo de campo en Haití, tras 

haber realizado un viaje a dicho lugar, una compañera me dijo que había que tener 

cuidado con los datos, porque si no podía parecer periodista. Como si dicho oficio fuera 

sinónimo de desprestigio. En los dos casos, mi palabra no se bastaba por sí misma, sino 

era bajo el reconocimiento de alguien más que sí tuviera autoridad para “hablar de”. 

Seguramente si hubiese sido un hombre de Harvard; o si los “datos de campo” que 

recogí hubiesen figurado previamente en alguna revista de esas catalogadas como 

prestigiosas, tal vez mi palabra hubiese circulado de otra forma.  Sin necesidad de caer 

en victimismos, es importante dejar constancia de este tipo de relaciones de poder a la 

que una está sujeta hablando y escribiendo desde el Sur: un lugar donde difícilmente se 

toman grandes decisiones que alteren el futuro de la humanidad, pero donde 

definitivamente recaen todas las decisiones tomadas en el Norte.  

Otro punto importante sobre el punto de enunciación de este trabajo tiene que 

ver con el conjunto de ideas y estudios en los que he trabajado los últimos 12 años. 



36 

   
 

Desde aquel entonces he dado seguimiento a lo que se puede identificar como los 

mecanismos de poder en la relación Norte-Sur para la transferencia de ideas, el 

posicionamiento de determinados temas como objetos de preocupación en el Sur, la 

inserción de ciertas temáticas que obedecen a determinados intereses del Norte, entre 

otros. Este conjunto de hechos responde a una suerte de know-how que se plasma en 

distintos campos económicos, políticos, en materia de Defensa, entre otros. Algunos 

años atrás tomé el caso de la USAID para tratar de comprender de forma integral las 

ideas que perseguía esta agencia de los Estados Unidos y su proyecto de carácter 

universalista. Así mismo tuve la oportunidad de estudiar temas relativos a la Seguridad 

y Defensa; luego de lo cual pude compartir con militares ecuatorianos y brasileños en 

cuyas prácticas y discursos veía constantemente la admiración del American Dream y 

los mecanismos del Norte para instaurar sus conceptos y concepciones sobre quienes se 

encargan del ejercicio legítimo de la fuerza, siguiendo el argot de las Relaciones 

Internacionales. En cada uno de estos mundos el ejercicio del poder se da en el mismo 

sentido: Norte-Sur; y con el mismo objetivo: la implementación de un determinado 

proyecto político.  

Es evidente que en cada uno de estos campos pueden existir notables diferencias, 

así como diferentes grados de injerencia. En relación al campo económico, bien se 

podría argumentar por ejemplo, que la USAID es supremamente diferente a la Agencia 

Española de Cooperación Internacional, tanto en sus objetivos como en su forma de 

proceder. De igual forma se podría decir que los intereses del Comando Sur de los 

Estados Unidos en el proceso de formación de los soldados ecuatorianos, es 

supremamente diferente a los procesos educativos impartidos para las fuerzas armadas 

en el seno de la ahora extinta UNASUR. Todas estas salvedades son importantes de 

reconocer y observar; pero al momento en que pienso desde mi lugar de enunciación se 

abre otra posibilidad de lectura. En el Ecuador, tanto la USAID como la AECID 

persiguen el Desarrollo económico (un proyecto económico específico ligado al avance 

del capital) (González 2016); y tanto el Comando Sur como la UNASUR procuran o 

procuraban la institucionalización de la Defensa. Los objetivos y alcances de uno u otro 

bando no importan, lo cierto es que a mi país sólo llegan ideas de fondo relativas a la 

necesidad del Desarrollo y la Defensa, como dos íconos casi inherentes a la “naturaleza 

humana”.  

El comprender estos dos temas de forma general, partiendo de la premisa de que 

no son parte de ninguna naturaleza humana, es parte de otro punto importante de mi 



37 

   
 

lugar de enunciación. Un método de análisis que nació de un consejo venido de un 

poeta quien daba clases a un grupo de jóvenes escritores: para poder leer cualquier cosa 

hay que imaginarse que uno es de otro planeta; al llegar a la Tierra se describen las 

cosas, siendo totalmente ajenos a las mismas. Así, intento describir los hechos sin 

atribuirles una supuesta naturalidad. El distanciamiento extraterrestre es una metáfora, 

que no procura otra cosa que invitarnos a pensar la realidad como una formación 

histórica y producto de muchísimas relaciones de poder. Un ejercicio que es 

particularmente importante en este momento en el que vivimos una crisis compleja que 

está limitando la posibilidad de vida de las futuras generaciones y que nos convoca a 

reflexionar sobre los supuestos de la “naturaleza humana” propuestos por la matriz 

occidental para la existencia. 

 

Método y Técnicas de investigación  

 

Etnografía. Gran parte de la etnografía que sustenta este trabajo la realicé en 

calidad de funcionaria del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural (INPC), en el año 

2014 y luego entre 2017 y 2018. Allí trabajé como Catalogadora de Patrimonio 

Inmaterial y desde este espacio pude observar a diario como se tejían las relaciones 

personales e institucionales alrededor del denominado Patrimonio Cultural Inmaterial. 

Son varios los aspectos que registro en el Diario de Campo para el desarrollo de este 

estudio: la influencia de la UNESCO en las prácticas y discursos cotidianos; las 

tensiones políticas implicadas en el PCI; la interacción del Estados con sus otros; y el 

fortalecimiento del PCI mediante la formación de funcionarios (cientistas sociales) 

dedicados a este trabajo, entre otros. Este trabajo se enmarca dentro de lo que se concibe 

como una “etnografía del Estado”; y el corte temporal de la investigación se orienta 

rastrear los orígenes del PCI, pero el análisis culmina en el 2018, año en el que dejé de 

laborar en dicha institución. Toda la información que obtuve en este escenario fue 

recogida mediante la observación directa de los hechos y también mediante la 

participación activa de los diferentes momentos que describo en la tesis. 

También he escrito como esposa de un danzante Yumbo  (una danza de carácter 

ritual y festiva antigua al que me referiré en la última parte del texto y que se ha visto 

interpelada por las injerencias del Estado a través del PCI). Desde allí he podido 

constatar los límites del Estado y su imposibilidad para comprender el significado 

profundo de danzas como la Yumbada. Estas experiencias fueron recogidas en esta tesis 



38 

   
 

y fueron recogidas en diferentes diarios de campos en los que he descrito experiencias 

relacionadas al tema en cuestión.  

Entrevistas individuales y grupales. Para este trabajo he entrevistado a muchos 

funcionarios o ex funcionarios del INPC, personas quienes han participado en diferentes 

momentos claves en el proceso de institucionalización del PCI: funcionarios, por 

ejemplo, involucrados en el diseño de levantamiento de información durante el Decreto 

de Emergencia u otros que han trabajado en el INPC desde hace 25 años y que pueden 

dar cuenta del nacimiento del PCI en la esfera institucional del Estado. Además, 

organizamos varias reuniones con los Yumbos Danzantes para tratar el tema de las 

declaratorias de PCI, en las cuales se dieron muchos testimonios que han sido utilizados 

en este trabajo. Estos eventos fueron transcritos y la información resultante también ha 

sido incorporada a mi estudio. 

Revisión de documentos. Finalmente, debo decir que recojo muchos documentos 

de la UNESCO, del INPC, del CRESPIAL, y de muchas otras instituciones para ir 

armando esta historia. Estos documentos han sido revisados y han sido analizados bajo 

dos criterios: por un lado, como fuentes directas de información y por otro, como 

muestras o resultados de un determinado proceso. En este segundo caso, se convierten 

en sí mismos, en una fuente de análisis. 

La metodología implementada en este trabajo es principalmente cualitativa. La 

información obtenida a través de las fuentes mencionadas fue sistematizada a través del 

software especializada Weft Qda, mismo que permite el entrecruzamiento de 

información proveniente de una gran cantidad de textos. En un caso en particular, 

utilizo un enfoque cuantitativo. Fue en un momento en el que hubo la necesidad de 

comprender los montos invertidos por el Estado en temas de PCI en un determinado 

periodo. Procesé y elaboré estadísticas con los datos obtenidos.  

 

Estado de la cuestión 

 

En el Ecuador existe una literatura abundante y diversa sobre el tema de PCI. En 

este universo podemos encontrar textos que provienen de institucionales estatales que 

dan cuenta sobre procesos de gestión del PCI; artículos de autores no estatales, que 

igualmente analizan experiencias sobre el PCI; hay quienes se han ocupado de publicar 

textos que sugieren la patrimonialización de un determinado tema, entre otros. Además, 

de forma global, sobre el tema patrimonial en general también se ha escrito bastante. 



39 

   
 

Dada esta diversidad de aristas sobre las que se ha escrito en torno al PCI; me voy a 

limitar a describir los textos que se relacionan con mi tema central de tesis, la 

institucionalización del PCI en el Ecuador como un reflejo de ciertas relaciones de 

poder (específicamente aquellas que den cuenta del Sistema Político Patriarcal). Si bien 

la reflexión del PCI puede vincularse a los temas patrimoniales o culturales en general, 

para el desarrollo de este trabajo mencionaré textos que analizan de forma crítica los 

procesos en torno al PCI, así como aquellos que dan cuenta de algún aspecto relativo al 

proceso de institucionalización específico del PCI (desde una perspectiva sociológica).  

La literatura escogida será clasificada en tres grupos: en el primer grupo, figuran 

estudios o reflexiones sobre los temas patrimoniales generados en el Ecuador de forma 

general, relacionados a procesos críticos o descriptivos en torno al proceso de 

institucionalización del PCI. En el segundo grupo, están las reflexiones sobre las 

inscripciones de PCI de la humanidad en la lista elaborara en la UNESCO. En tercer 

lugar, están las reflexiones sobre la lista representativa de PCI del Ecuador.  

En el primer grupo podemos mencionar los siguientes textos. En el libro 

Tradición, escritura y patrimonialización editado por Anne-Gaël Bilhaut y Silvia 

Macedo (2012), se analizan las relaciones de poder que han surgido entre la escritura y 

los procesos de patrimonialización. Recordando que el mundo letrado ha sido un código 

de imposición externa en el mundo-aldea, esta ha generado relaciones sociales aún más 

complejos a la hora de generar la incursión de estas poblaciones en el mundo de lo 

patrimonial. Si bien el libro recopila reflexiones sobre otras realidades; la introducción 

se basa en un caso ecuatoriano, que tiene que ver con la declaratoria de la lengua de los 

Zápara como patrimonio inmaterial de la humanidad.   

En el libro Culturas y Políticas, editado por el Municipio del Distrito 

Metropolitano de Quito en el 2013, hay varios ensayos sobre el tema de la cultura y la 

gestión estatal en Quito. Allí figuran las reflexiones como las de Edizon León 

“Reseñemos el patrimonio cultural inmaterial”, en donde describe varios aspectos 

políticos en torno al PCI. De igual forma está el texto de Manuel Espinosa Apolo “La 

memoria social y el patrimonio cultural inmaterial en el DMQ”, en el que se plantea la 

necesidad de incorporar elementos tradicionales y locales en torno al PCI, como 

cuestionamiento al hispanismo dominante. 

En el libro Bases y estrategias de la gestión (de lo) cultural Derechos culturales 

para el Buen Vivir, el investigador Fabián Saltos aborda el tema del PCI dentro del 

campo cultural. Analiza de forma general las relaciones de poder implícitas en el campo 



40 

   
 

de lo cultural y por tanto, las afectaciones para la implementación del PCI. Santiago 

Cabrera, en su artículo “"Reflexiones alrededor del inventario del patrimonio cultural 

inmaterial ecuatoriano. El registro del santuario de El Quinche", evalúa la metodología 

utilizada en el proceso de Inventario Nacional de Bienes Culturales, para el registro del 

PCI ecuatoriano. Desde una perspectiva crítica, él analiza cómo para el caso del 

santuario de la Virgen de El Quinche, se priorizan los criterios monumentalistas por 

sobre las relaciones sociales de larga data que allí se han tejido. En el artículo 

“Péndulos. Política patrimonial y conflictos socioculturales en Ecuador. Breve apostilla 

para un debate pendiente” del 2014, este mismo autor analiza el binarismo conceptual 

que acompaña los procesos de gestión cultural y patrimonial, entre los que figura la 

división de material e inmaterial. Además, plantea que hay casos que “entrañan en su 

ejecución aplicaciones efectivas de gestión que casi nunca transitan, como hemos visto, 

en la dirección de la inclusión social, la democratización cultural y la participación 

reales”. (2014, 11). 

Eduardo Kingman, también analiza varios aspectos sobre el patrimonio 

inmaterial o intangible, pero en el contexto más amplio del patrimonio en general. Así, 

en artículos como “San Roque y los estudios sociales urbanos”, habla de cómo este 

objeto discursivo conlleva la elección de ciertos elementos que se consideran con más 

valor frente a otros de la misma naturaleza (2012). En su libro La ciudad y los otros: 

Quito, 1860-1940. Higienismo, ornato y policía, detalla todo el proceso de urbanización 

de Quito, en lo que lo patrimonial fue un tema constitutivo 

Lo urbano se identificó con determinadas formas culturales. Estas formas culturales 

eran asumidas, muchas veces, como mecanismos de distinción (en el sentido de 

Bourdieu) o como preocupación de las elites por reinventar su origen: las ideas del 

Patrimonio, los ciclos fundacionales, la Hispanidad; en otros casos, como futuro 

deseado o “nostalgia de futuro”. Al interior de lo urbano existía lo “no urbano” (me 

refiero a la presencia indígena en la ciudad) pero era invisibilizado, no se hacía un 

registro de ello o, en otros casos, se lo asimilaba a la barbarie o a la suciedad, la 

enfermedad, la anomia. (2006:42) 

 

Sobre los procesos de declaratorias de PCI del Ecuador, el segundo grupo en 

cuestión, encontramos trabajos como el Susana Andrade, Susana Freire y Silvana 

Cárate, quienes realizaron un libro crítico con base a tres casos de estudio suscitados en 

el Ecuador. En su estudio ellas concluyen que en las prácticas e imaginarios de los 

funcionarios públicos como de profesionales afines a los temas de cultura, se utilizan 

emprendimientos y las iniciativas turísticas y patrimoniales con fines de masificación, 

homogenización y mercantilización de la cultura (2020). Frente a esta misma temática, 



41 

   
 

también encontramos el artículo de Santiago Cabrera “Discursos autorizados y 

desequilibrios territoriales en la Lista Representativa del Patrimonio Inmaterial del 

Ecuador”, en donde al autor analiza esta lista. Él concluye que:  

Muestra procesos de identificación y selección de manifestaciones mediante un lenguaje 

de convalidación de la producción cultural inmaterial articulado a las necesidades de 

gestionarla y rentabilizarla. Devela la creación de un “acervo cultural” fijo e 

institucional con el cual se homogeneizan referencias identitarias predominantemente 

blancomestizas, aun cuando los propósitos de la promoción del PCI se articulen a la 

promoción de la diversidad cultural y la reivindicación de la plurinacionalidad. (2025, 

27). 

 

Finalmente, sobre el tercer grupo hay que mencionar lo siguiente. Hasta el 2018, 

fecha de cierre del levantamiento de información del presente trabajo, el Ecuador tenía 

tres reconocimientos por parte de la UNESCO de elementos inscritos en la Lista de PCI 

de la Humanidad: El patrimonio oral y las manifestaciones culturales del pueblo zápara 

(2008), Tejido tradicional del sombrero ecuatoriano de paja toquilla (2012), Música de 

marimba y cantos y bailes tradicionales de la región colombiana del Pacífico Sur y de la 

provincia ecuatoriana de Esmeraldas-Ecuador (2015). Procesos que han generado 

diferentes tipos de análisis y estudios.  

Sobre el primer caso, tenemos estudios como el libro de Mónica Márquez, 

titulado Lo que el tiempo se llevó: el pueblo zápara como patrimonio intangible, del 

2012. Aquí la autora analiza, cómo las condiciones socioeconómicas de la población 

Zápara, no han cambiado mayormente después de la declaratoria de su lengua como PCI 

de la humanidad, “Esta situación se ve reflejada en la presencia de compañías petroleras 

en la zona, contaminando los ríos, sumado a los escasos programas de salud y de 

asistencia social”. (2012, 53). 

En un interesante estudio sobre el mundo onírico del pueblo Zápara, la 

antropóloga Anne-Gaël Bilhaut analiza el caso de la declaratoria de PCI y los procesos 

políticos que se han dado al interior de esta población con miras al fortalecimiento 

interno. Un proceso en el que ella ha identificado cómo: 

La voluntad de revalorización de su patrimonio lleva a los záparas a producirlo ellos 

mismos a partir de los sueños, a partir de los objetos dejados por los ancestros en el 

territorio y de los escritos entregados por los investigadores a los dirigentes de la 

organización. Interesados en las prácticas de registro, documentación y materialización 

de lo intangible, los záparas, desde el año 2000, son los artífices de las producciones 

más recientes sobre sí mismos. (2011, 348) 

 

En relación al segundo caso, encontramos artículos como el llamado “Tejedoras 

y luchadoras: nuevas agencialidades de mujeres dedicadas al tejido de paja toquilla en la 



42 

   
 

provincia de Azuay-Ecuador”, en el que los investigadores Elizabeth Solano y Mauricio 

Velasco abordan las implicaciones de la declaratoria del tejido tradicional del sombrero 

de paja toquilla ecuatoriano como PCI de la Humanidad por la UNESCO. Un proceso 

sobre el que señalan “las mujeres tejedoras, que no se han visto beneficiadas de las 

acciones patrimoniales y que, en muchos casos, la relación asimétrica y desigual entre 

las tejedoras y los grandes comerciantes las mantienen lejos de los benéficos 

económicos” (2022, 126). Lo cual les ha llevado a generar nuestras estrategias de 

posicionamiento de forma autónoma.  

María José Aguirre, en su tesis de maestría titulada Las tejedoras de paja toquilla 

de la provincia del Azuay y los dilemas de la declaratoria del tejido como patrimonio 

inmaterial, plantea un análisis similar. Ella señala que las tejedoras del Azuay también 

se ven perjudicadas económicamente por el proceso de intermediación; pero que el 

proceso de patrimonialización les ha generado un sentido de orgullo: “Las tejedoras 

están orgullosas de su cultura; se auto denominan ‘manos hábiles’, señalando una 

destreza que no todas las personas pueden lograr” (2018, 106). Por su lado, Liliana 

Correa (2015), analiza de forma crítica el uso de las fotografías que representan a los 

artesanos de paja toquilla de Pile en el proceso de inclusión de esta actividad en la lista 

representativa de la UNESCO.   

Sobre el tercer caso, el de la declaratoria de la Marimba tenemos estudios como 

el de Stalin Alvarado: Del patrimonio cultural, la marimba y las subjetividades 

instrumentalizadas en Esmeraldas. En este caso el autor aborta el tema patrimonial a 

través del acercamiento a tres marimberos reconocidos de Esmeraldas (Rosa Wila, 

Petita Palma y Guillermo Ayoví– Papá Roncón) para conocer su realidad y tejer 

reflexiones sobre el proceso de patrimonialización. El autor concluye que,  pese a los 

discursos de interculturalidad que sustentaron la declaratoria, “Muchas de las 

comunidades y organizaciones afrodescendientes no concuerdan con esta idea de 

interculturalidad, por cuanto consideran no existe una intención clara al momento de 

suplir los derechos que se exigen”. (2022, 101). 

 

La estructura de la tesis  

 

Esta tesis ha sido diseñada abordando los temas desde un nivel macro a un nivel 

micro. Es decir, empezando con un contexto global referente al tema de estudio y 

paulatinamente voy incursionando en temas más pormenorizados. El primer capítulo 



43 

   
 

titulado “La UNESCO y el ‘Patrimonio’ como un objeto discursivo, inicia explicando el 

surgimiento de la UNESCO como la principal institución en materia de patrimonio en el 

mundo y por lo tanto como una figura clave para el posicionamiento de esta temática en 

el Ecuador. Así mismo se define lo que es una formación discursiva, con base las 

propuestas teóricas del francés Michel Foucault. Se describe al patrimonio como un 

objeto discursivo y al Patrimonio Cultural Inmaterial (PCI), como una derivación del 

anterior. Luego se describen algunas de las condiciones para el surgimiento de estos 

objetos discursivos: la fragmentación de la realidad como forma de conocimiento; las 

ciencias sociales y su relación con el PCI; el rol de la Antropología en el surgimiento 

del PCI y como una disciplina que le facilita herramientas a nivel operativo; las 

connotaciones a nivel de género en las que está inmerso el tema del PCI; y finalmente, 

la importancia del Norte (concepto-metáfora) en su posición privilegiada para la 

instauración de objetos discursivos. 

En el segundo capítulo analizo cómo luego del surgimiento de la UNESCO en 

Francia, el objeto discursivo patrimonial se va diseminando hacia el Ecuador. Con este 

objetivo indago el posicionamiento de esta temática a nivel institucional en dos etapas. 

El primer periodo va de 1943 a 1978, tiempo en el que hay indicios del surgimiento del 

tema patrimonial en ciertas instituciones estatales y a nivel discursivo. La segunda etapa 

de análisis empieza en 1978, que es cuando se inaugura el Instituto Nacional de 

Patrimonio Cultural (INPC), momento en el que está completamente posicionado el 

objeto discurso patrimonial en el Estado ecuatoriano. El análisis va hasta el 2018, fecha 

hasta la cual trabajé en esa institución; y fecha hasta la cual pude realizar la 

investigación etnográfica. 

En el tercer capítulo, abordo la importancia de la Convención del 2003 en el 

Estado ecuatoriano en el proceso de consolidación del PCI en el país. La ratificación de 

esta Convención se constituye en una antesala de la inversión sistemática de recursos 

que empieza a realizar el Estado en los temas patrimoniales en general. Por eso es 

importante ahondar en las acciones gubernamentales después de esta firma en el 2007 y 

sobre todo comprender las directrices bajo las cuales se desarrollan dichas prácticas. En 

este capítulo también se analiza la relación del Estado y los saberes ancestrales en otras 

instancias, por fuera del INPC.   

Finalmente, en el cuarto y último capítulo, reflexiono sobre la relación del 

Estado y sus otros. Este es el capítulo en el que se podrá evidenciar de forma concreta 

cómo las relaciones de poder analizadas en los capítulos anteriores, finalmente se 



44 

   
 

reflejan en la interacción de diferentes grupos humanos que están vinculados al mundo 

patrimonial. A través de casos concretos como las declaratorias de manifestaciones 

representativas del Patrimonio Cultural Inmaterial del Ecuador, la declaratoria suscitada 

en la nacionalidad indígena de los Zápara, las aspiraciones del Taita Carnaval y el caso 

de la Yumbada de Cotocollao, se pondrá en evidencia la capacidad del Sistema Político 

Patriarcal para ejercer su poder. Posteriormente, realizaré las conclusiones pertinentes. 

Finalmente, y antes de iniciar el texto, debo decir que con este trabajo espero 

contribuir a las reflexiones existentes sobre la decolonialidad en varios sentidos. 

Entendiendo a la decolonialidad como un campo reflexivo de gran relevancia en nuestro 

contexto. En primer lugar, al tomar nociones y conceptos provenientes de otras formas 

de concebir la vida ajenas a aquellas provenientes de la matriz occidental para la 

existencia. Ideas que no son teorías porque no se enmarcan en los cánones impuestos 

por el mundo científico, que requieren de su comprobación bajo modelos 

experimentales entre otras dinámicas. Pero que son concepciones que definitivamente 

explican las praxis humanas; y cuya importancia ha sido ampliamente discutida en el 

Doctorado en Estudios Culturales Latinoamericanos. Bajo este motivo es que utilizo 

concepciones como el Todo y la externalización, que van más allá de la tradición 

antropocéntrica de la observación de los “hechos sociales”, como actos “puros” a ser 

estudiados según los lineamientos de la sociología francesa propuesta por Emile 

Durkheim (2001). 

Sin más que decir al respecto, iniciemos el análisis. 

 

 

 

  



45 

   
 

Capítulo primero 

La UNESCO y el “Patrimonio” como un objeto discursivo 

 

En el contexto de la Segunda Guerra Mundial, en el año de 1945 nace la 

Organización de las Naciones Unidades (ONU) como una instancia orientada a 

institucionalizar y resguardar la victoria obtenida por parte de los países aliados. Fue un 

momento en el que se pensó cómo sembrar semillas institucionales que pudieran tocar 

todas las vidas humanas del planeta bajo determinados objetivos políticos y 

económicos: aquellos que resultaron vencedores en ese contexto. En este escenario nace 

la UNESCO, persiguiendo los siguientes fines:  

 

La Organización se propone contribuir a la paz y a la seguridad estrechando, mediante 

la educación, la ciencia y la cultura, la colaboración entre las naciones, a fin de asegurar 

el respeto universal a la justicia, a la ley, a los derechos humanos y a las libertades 

fundamentales que, sin distinción de raza, sexo, idioma o religión, la Carta de las 

Naciones Unidas reconoce a todos los pueblos del mundo. (UNESCO 1945) 

 

En el mismo documento fundacional de la UNESCO se establecen sus 

responsabilidades con respecto a lo que se empieza a identificar como el “patrimonio 

universal” frente a otras áreas temáticas, sobre las cuales también se adjudica una 

responsabilidad como la educación y la ciencia. La creación de la UNESCO es un gran 

paso en el proceso de instauración del “patrimonio” como un objeto discursivo; esta 

formación se da para que se pueda “decir de él algo”, y “para que varias personas 

puedan decir de él cosas diferentes” (Foucault 1970, 73). Es la posibilidad de abstraer 

una parte de la realidad y convertirla en un tema puntual de discusión, análisis, 

observación, etc. Sobre la creación de la UNESCO esta se define a sí misma asegurando 

que,  

 

Ayudará a la conservación, al progreso y a la difusión del saber: Velando por la 

conservación y la protección del patrimonio universal de libros, obras de arte y 

monumentos de interés histórico o científico, y recomendando a las naciones 

interesadas las convenciones internacionales que sean necesarias para tal fin; Alentando 

la cooperación entre las naciones en todas las ramas de la actividad intelectual y el 

intercambio internacional de representantes de la educación, de la ciencia y de la 

cultura, así como de publicaciones, obras de arte, material de laboratorio y cualquier 

documentación útil al respecto; Facilitando, mediante métodos adecuados de 

cooperación internacional, el acceso de todos los pueblos a lo que cada uno de ellos 

publique. (1945) 

 



46 

   
 

Cabe mencionar que, antes de la creación de la UNESCO hubo otros procesos 

previos que permitieron el nacimiento de esta instancia y la consecuente instauración 

del objeto discursivo patrimonial. Según lo manifiesta Pilar García en un estudio sobre 

el tema, 

 

La mayoría de los autores tienden a establecer una conclusión común: el sentido 

moderno de patrimonio nace con la Ilustración, junto con el concepto de cultura y la 

creación de una conciencia de la existencia de un pasado y de la historia como un 

proceso diacrónico. El pasado de cada pueblo es visto por ilustrados y románticos como 

un elemento que sirve para identificarlo y sus testimonios materiales serían el 

testimonio de ese pasado. (2011, 21) 

 

Si bien la UNESCO ha llegado a constituirse en la principal institución en 

materia de patrimonio a nivel mundial, este objeto discursivo no nace con ella, sino que 

simplemente se cristaliza en su seno. Tal como lo analiza Pilar García, la noción de 

patrimonio ya existía, pero “Esta idea fue reforzada por el peligro de que desaparecieran 

grandes manifestaciones culturales debido a la destrucción causada durante la Segunda 

Guerra Mundial” (2011, 32). Este conflicto le otorgó la legitimidad necesaria para 

sustentar el proyecto salvacionista que empezó a impulsar la UNESCO a nivel mundial 

y le permitió la instauración del “Patrimonio” como un objeto discursivo, gracias a 

varios factores que analizaré dentro de poco. El nacimiento de la UNESCO se puede 

comprender también como un hecho histórico, en los términos propuestos por Bolívar 

Echeverría. Este autor señala que,  

 

En la historia, los hechos simbólicos lo son de manera más acabada en la medida en que 

se ofrecen a las necesidades sociales de simbolización con la capacidad espontánea de 

representar a un determinado período histórico. A su vez, esta capacidad de 

representación es mayor en la medida en que alcanza a cumplirse en referencia a las dos 

perspectivas de significación que definen a todo hecho histórico en su singularidad: la 

perspectiva de la eficacia relativa que tiene dentro de un acontecimiento dado y la 

perspectiva de la similitud que muestra con la totalidad de ese acontecimiento. (2011, 

90) 

 

Siguiendo la propuesta de Echeverría, podemos decir que la creación de la 

UNESCO es un hecho histórico que simboliza el surgimiento del “Patrimonio” como un 

objeto discursivo proveniente del Norte. Es como una suerte de bautizo, a partir del cual 

se empieza a tejer una red institucional para convertirlo en un tema de intervención no 

sólo en los países en donde nace, sino a nivel mundial. Además, este episodio es 

importante en la medida en que representa un periodo histórico: un capítulo que bordea 

el fin de la Segunda Guerra Mundial (1945) y que se extiende hasta la presente fecha. 



47 

   
 

En este periodo, se verá como en países como el Ecuador el “Patrimonio” se convierte 

en un tema de intervención de gran importancia para el Estado, como lo veremos en los 

siguientes capítulos.  

Ahora bien, el éxito de la UNESCO en la formación del objeto discursivo 

patrimonial se desarrolla en un complejo de relaciones de todo tipo; un contexto diverso 

que Foucault identifica como las condiciones para el surgimiento de los objetos del 

discurso. Este tipo de relaciones son de diferente naturaleza y se incluyen: las 

instituciones, los procesos económicos y sociales, las formas de comportamiento, 

sistemas de normas, técnicas, tipos de clasificación, los modos de caracterización, entre 

otros. Todas estas condiciones “determinan el haz de relaciones que el discurso debe 

efectuar para poder hablar de tales y cuales objetos, para poder tratarlos, nombrarlos, 

analizarlos, clasificarlos, explicarlos, etc. Estas relaciones caracterizan no a la lengua 

que utiliza el discurso, no a las circunstancias en las cuales se despliega, sino al discurso 

mismo en tanto que práctica (Foucault 1970, 75-76).  

Este conjunto de condiciones que detalla Foucault es muy importante para 

identificar los procesos que posibilitan la existencia del Patrimonio Cultural como un 

objeto discursivo; y entre ellas podemos mencionar las siguientes: 1) La Fragmentación 

de la realidad como forma de conocimiento; 2) Las ciencias sociales y el PCI; 3) Las 

relaciones de género que están detrás del PCI; 4) El Norte y la globalización 

institucional generada a través de la UNESCO. Analicemos cada una de ellas. 

 

1. La fragmentación de la realidad como forma de conocimiento 

 

Hay muchos estudios que reflexionan sobre cómo se ha creado el conocimiento 

proveniente de la matriz occidental para la existencia en base a un proceso continuo de 

fragmentación de la realidad. En palabras de Edgardo Lander, hay “sucesivas 

separaciones o particiones del mundo de lo ‘real’” que se dan históricamente en la 

sociedad occidental y (luego encontramos) las formas como se va construyendo el 

conocimiento sobre las bases de este proceso de sucesivas separaciones” (2000, 14). 

Para poder comprenderla, la vida se clasifica en partes, mismas que se analizan por 

separado en un acto de disección; una noción que es central en el quehacer de las 

ciencias modernas (cuyo corazón es el método científico). Según Carolyn Merchant, 

hay cinco presupuestos ontológicos subyacentes a esta visión de mundo:  

 



48 

   
 

1. La materia está compuesta por partículas (supuesto ontológico). 2. El universo es un 

orden natural (principio de identidad). 3. El conocimiento y la información pueden 

abstraerse del mundo natural (supuesto sobre la independencia del contexto). 4. Los 

problemas pueden analizarse en partes que pueden ser manipuladas por las matemáticas 

(supuesto metodológico). 5. Los datos sensoriales son discretos (supuesto 

epistemológico). (1989, 228) 

 

En la lectura de Merchant, estos principios han instaurado una metáfora sobre la 

realidad como si esta fuera una máquina: un objeto compuesto por partes susceptibles a 

la manipulación y el control por parte de los seres humanos. A través de este lente todo 

es observado como un gran aparato compuesto por partes, que son claramente 

identificables, separables y que cumplen un rol específico. La metáfora de la máquina 

fue imponiéndose frente a otras formas de aprender y conocer, que plantean, por 

ejemplo, la imposibilidad de ver cada elemento sino es un complejo proceso de 

interrelación entre todas las partes. Formas de existencia que además plantean que para 

la comprensión de cualquier cosa no se puede simplemente observar su parte material y 

visible; sino que es necesario establecer una conexión con otras dimensiones que no son 

necesariamente materiales o capturables por los sentidos convencionales (ojos y oído). 

En palabras de Edgardo Lander, esta visión de la realidad ha generado,  

 

la separación institucional/epistemológica de los campos del conocimiento que permite 

una comprensión muy detallada y precisa de las partes, pero obstaculiza la posibilidad 

de comprender el todo; y, por último, sus pretensiones de tener una superioridad 

epistemológica absoluta sobre toda otra forma de conocimiento, sobre el conocimiento 

de los otros, su pretensión de tener el monopolio de la verdad. (2014, 273) 

 

En este proceso de manipulación y control, se fue gestando lo que Merchant 

identifica como “la muerte de la naturaleza”; ya que la llamada naturaleza empieza a 

concebirse como un mecanismo que se puede desmontar y analizar en sus partes más 

pequeñas. “Se imponen los conceptos de universalidad y objetividad; la dualidad 

sujeto/objeto; la separación de los seres humanos del resto de la llamada ‘naturaleza’” 

(1989). Todo esto hizo que el mundo se observara como un proceso mecánico, en el 

que: 

 

El orden se redefinió para significar el comportamiento predecible de cada parte dentro 

de un sistema de leyes racionalmente determinado, mientras que el poder derivaba de 

una intervención activa e inmediata en un mundo aislado. El orden y el poder juntos 

constituían el control. El control racional sobre la naturaleza, la sociedad y el yo se 

logró redefiniendo la realidad misma a través de la nueva metáfora de la máquina. 

(1989, 216) 

 



49 

   
 

Esta visión de mundo se posiciona con fuerza gracias a los hechos políticos que 

han permitido el triunfo de la matriz occidental para la existencia a nivel mundial. Este 

proceso, según la autora generó el reordenamiento de la experiencia humana con base 

en dos aspectos: orden y poder. “El orden se logró a través del énfasis en el movimiento 

de partes indivisibles sujetas a leyes matemáticas y al rechazo de fuentes de cambio 

animistas e impredecibles. El poder se logró a través de la intervención activa e 

inmediata en un mundo secularizado (1989, 216). Así, la metáfora de la máquina se ha 

convertido en una suerte de columna vertebral de esta matriz y, por ende, de toda la 

institucionalidad que nace de la misma. 

Es importante señalar que, la construcción de la metáfora de la máquina es una 

manifestación del sistema patriarcal que se instaura a nivel mundial. ¿En qué radica la 

conexión? Cómo señalé anteriormente la fuerza masculina genera un sentido de 

exteriorización. Esto significa que, gracias a esta externalización, se va configurando 

una forma de existencia en la que nuestra forma de relacionarnos con el Todo; está por 

fuera de nosotros. Bajo estos parámetros el conocimiento debe ser depurado y alejado 

de todo tipo de huella que lo convierta en una experiencia personal. En este proceso, la 

metáfora de la máquina es un método concreto que manifiesta esta relación de los seres 

humanos con su entorno. Las experiencias personales y la relevancia del individuo, se 

van tornando irrelevantes en este proceso, en el que se va instaurando un orden de 

supremacía de lo que está por fuera de cada uno de nosotros o nosotras. 

Es un proceso en el que se va otorgando legitimidad a una única forma de 

conocer y comprender el Todo, a través de la razón; en detrimento de otras formas de 

comprender la vida a través de medios, como aquellos provenientes de los campos 

oníricos, la intuición, los presentimientos, etc. (y que son muy importantes para muchos 

pueblos como lo veremos más adelante). La validez discursiva entonces tiene que 

sustentarse en la objetividad, en el carácter racional, en lo observable, y lo verificable; 

una serie de discursos ligados al método científico. Sin embargo, no por la utilización 

de la razón como instrumento privilegiado en este sistema, podemos decir que la razón 

es masculina. Hay que recordar que bajo la perspectiva de análisis de origen ancestral 

que estoy utilizando, masculino y femenino son fuerzas que permean el Todo. Lo que sí 

se puede apreciar es la instrumentalización de la razón con los fines de externalización 

(de lo cual se puede concluir que la razón también puede ser utilizada por la fuerza 

femenina).  



50 

   
 

Para Merchant, la metáfora de la máquina, responde a un proceso de 

subyugación de los principios femeninos frente a la vida: 

Una mentalidad de orientación orgánica en la que los principios femeninos 

desempeñaban un papel importante fue socavada y reemplazada por una mentalidad de 

orientación mecánica que eliminó o utilizó los principios femeninos de manera 

explotadora. A medida que la cultura occidental se mecanizó cada vez más en el siglo 

XVII, el espíritu femenino de la tierra y la tierra virgen fueron sometidos por la 

máquina. (1989, 216) 

 

Para Merchant las llamadas revoluciones científicas, lideradas por cientos de 

personas (principalmente hombres), han logrado minar paulatinamente otro tipo de 

conocimientos y otras formas de concebir la vida ligadas al mundo femenino. ¿Por qué 

están vinculadas a la feminidad? Porque son conocimientos, prácticas, ideas, y demás 

que apuntan hacia la interiorización. ¿De qué forma? Pues porque ya sean de forma 

individual o comunitaria, van construyendo sentidos de existencia y de relación con el 

Todo, en los que cada persona y sus experiencias personales son fundamentales. 

Citemos por ejemplo, a los sueños como una fuente importante para la toma de 

decisiones para muchos pueblos como los Zápara (2011). Para ellos y para muchas 

personas que he conocido, los sueños se constituyen en verdaderos oráculos que ayuden 

a la toma de decisiones para el día a día. A diferencia de la matriz occidental para la 

existencia que apunta a la construcción de estructuras objetivas que trasciendan los 

individuos; en este otro caso, la experiencia puntual de cada ser humano, no es sólo 

relevante, sino que es fundamental para la construcción del tejido social. En este 

sentido, el proceso de interiorización se traduce en la localidad, en lo cotidiano, en lo 

personal, en lo que a veces parece que se pierde ante la enormidad de las estructuras 

globales; en la posibilidad de existir en espacios pequeños sin tener una conexión con la 

globalización que se impone con fuerza.  

La forma de concebir la vida, a través de la metáfora de la máquina, se refleja en 

todos los ámbitos de la vida. Así lo analiza Herbert Marcuse, al observar la sociedad 

industrial de los EEUU en los años sesenta. Él encuentra que lo que se iba instaurando 

en ese medio era un tipo de “razón tecnológica” que al mismo tiempo se convertía en 

una “razón política”; y concluye que: “La sociedad industrial avanzada es un universo 

político, es la última etapa en la realización de un proyecto histórico específico, esto es, 

la experimentación, transformación y organización de la naturaleza como simple 

material de la dominación” (Marcuse 1993, 26). El proceso de industrialización es la 

consumación del poder y control descrito por Merchant (1989). 



51 

   
 

El conjunto de características propias del conocimiento eurocéntrico, es un tipo 

de institucionalidad que ha permitido el surgimiento del objeto discursivo del 

patrimonio cultural, por varias razones. En primer lugar, esta visión de mundo 

condiciona la posibilidad de observar la realidad como un todo compuesto por partes 

extraíbles y tratadas por separado y hasta susceptibles de ser intervenidas, como un 

ejercicio de poder que se extiende hasta el campo de las relaciones sociales. La 

posibilidad de identificar una de estas partes es también un acto de nombramiento, y de 

su conversión en un objeto de conocimiento. En el caso del Objeto Discursivo del 

“Patrimonio”, lo que se hace es una extracción de un conjunto de elementos que por 

aspectos históricos o culturales se asocian a la “excepcionalidad” o “relevancia”, entre 

otros valores considerados como importantes para sus defensores. Esta dinámica pone 

de manifiesto también el ejercicio de control y poder descrito por Merchant. El control 

parte de la identificación de una parte de la realidad y aislarla del resto; y el poder se 

ejerce al atribuirse una responsabilidad frente a la misma, mediante la creación de 

instituciones como la UNESCO. En este proceso se refleja también la dinámica de la 

externalización, característica del sistema patriarcal: la relevancia de los elementos 

patrimonializables se mide en función de la mirada mundial. Como lo señala Kingman:  

Cuando se habla de patrimonio, se hace referencia a un proceso selectivo de 'puesta en 

valor' de espacios, hitos, bienes tangibles e intangibles, incluyendo dentro de esto último 

la propia memoria social. ¿Pero qué se entiende por 'poner en valor' algo y hasta qué 

punto eso no implica establecer diferenciaciones con respecto a lo que no tiene valor ni 

interés, en términos sociales o culturales?. (2012, 7-8) 

  

La visión de mundo de la matriz occidental para la existencia crea las 

condiciones para unificar un conjunto de elementos de la realidad y nombrarlos como 

“Patrimonio”, y luego, instituciones como la UNESCO, crean las condiciones de 

intervención sobre el mismo. Así, lo que puede parecer como un proceso “natural”, 

“altruista” y “necesario para toda la humanidad”, no puede sino concebirse bajo el 

contexto político-epistémico que ha permitido su surgimiento. Cabe recordar que en 

este trabajo no estoy haciendo una evaluación cualitativa frente al tema patrimonial; no 

estoy analizando si su surgimiento ha sido positivo o negativo. Simplemente estoy 

analizando las estructuras de poder a las que responde su existencia. 

La creación de objetos discursivos es una práctica ligada al ejercicio de poder en 

cuestión: al aislar una parte de la realidad, lo que se hace es convertirla e identificarla 

como una pieza de “la máquina social”. Al igual que en las ciencias duras que analiza 

Merchant, en las ciencias sociales también se observan los distintos aspectos de la vida 



52 

   
 

como partes separadas entre sí y sobre las cuales se pueden ejercer mecanismos de 

poder y control. Así justamente, surge el objeto discursivo patrimonial, como un 

aislamiento de un conjunto de elementos que se considera, se deben “poner en valor”, 

como señala Kingman (2012). Con todos las implicaciones políticas del proceso. 

Este mecanismo de relación con el Todo que se reproduce una y otra vez, 

plantea la necesidad de descomponer para comprender; y este proceso no se detiene 

porque en el camino el desmenuzamiento se va haciendo más y más agudo. En nuestro 

caso de estudio, el “Patrimonio”, luego se divide en “Patrimonio Cultural” y 

“Patrimonio Natural”. Luego el “Patrimonio Cultural”, se subdivide nuevamente en 

“Material” e “Inmaterial”. Las razones para estas subdivisiones son muchas; pero en 

este estudio lo más importante es comprender esta fragmentación como una de las 

condiciones para el surgimiento del “Patrimonio Cultural Inmaterial” en particular. Un 

proceso que como objeto discursivo está enmarcado por otra condición de existencia, 

que son las ciencias sociales.  

 

2. Las ciencias sociales y el PCI 

 

Las ciencias sociales son un conjunto de disciplinas que se han construido en el 

marco de un sin número de relaciones de poder. Al respecto, Edgardo Lander sostiene 

que los saberes eurocéntricos “han legitimado la misión civilizadora/normalizadora a 

partir de las deficiencias -desviaciones respecto al patrón normal de lo civilizado- de 

otras sociedades” (2000, 246); y particularmente con respecto a las ciencias sociales, 

este autor sostiene lo siguiente: 

 

Los diferentes discursos históricos (evangelización, civilización, la carga del hombre 

blanco, modernización, desarrollo, globalización) tienen todos como sustento la 

concepción de que hay un patrón civilizatorio que es simultáneamente superior y 

normal. Afirmando el carácter universal de los saberes científicos eurocéntricos se ha 

abordado el estudio de todas las demás culturas y pueblos a partir de la experiencia 

moderna occidental, contribuyendo de esta manera a ocultar, negar, subordinar o 

extirpar toda experiencia o expresión cultural que no ha correspondido con este deber 

ser que fundamenta a las ciencias sociales. (2000, 246) 

 

Aunque este patrón civilizatorio que se manifiesta en las ciencias sociales, nace 

en Europa, se expande hacia muchos rincones del mundo, y queda profundamente 

plasmado en las instituciones educativas universitarias latinoamericanas, como lo 

analiza Catherine Walsh: 



53 

   
 

 
El disciplinamiento científico es un problema que nace en Europa y que luego se 

extiende a otras partes del mundo, siendo impuesto y reconstruido durante el siglo XX 

como modelo de la universidad moderna latinoamericana. Nos referimos, por un lado, al 

establecimiento de la ciencia natural como marco central y normatizador del 

conocimiento entendido como objetivo y neutral y, por el otro, a la emergencia a finales 

del siglo XIX y principios de siglo XX de las ciencias sociales en el contexto europeo y 

(luego Estados Unidos) bajo este molde anterior «científico» con un enfoque estado-

céntrico. Es a partir de las disciplinas de la economía, sociología y ciencia política, que 

las ciencias sociales se organizan inicialmente con la pretensión de fortalecer los 

Estados en este momento hegemónicos (Gran Bretaña, Francia, Alemania e Italia y 

luego Estados Unidos) y posicionarlos en el marco organizador del mercado capitalista 

y de conocimiento. (2010, 212) 

 

En este sentido, podemos comprender el origen de la universidad como una 

institución que responde a la colonialidad del poder; sin embargo, por esta razón, no 

podemos observar a esta instancia como un lugar que no haya sido resignificado en el 

sur. Podemos citar por ejemplo el caso del escritor peruano José María Arguedas, quien 

estudió y enseño en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos que fue creada en 

1571; y que fue pilar para la difusión y construcción de su pensamiento como cuenta 

Mario Vargas Llosa, en su libro La Utopía Arcaica. José María Arguedas y las 

Ficciones del Indigenismo (1996).  También tenemos el caso de la Universidad 

Nacional Autónoma de México (UNAM), cuyo origen data de 1551 y que hoy en día es 

una institución a la que viajan muchos estudiantes latinoamericanos por su gran apoyo 

en los procesos reflexivos sociales. En este caso, simplemente estamos señalando su 

lugar en la configuración de un mapa de poder.  

Está dinámica de poder que sustenta al conocimiento occidental, va 

constituyendo lo que Rita Segato describe como el Uno de la Modernidad, un punto de 

referencia promocionado como legítimo y a partir del cual se observa todo lo demás 

bajo ciertos parámetros de superioridad. En este proceso: “los otros tienen que ser 

explicados, traducidos, conmensurabilizados, procesados por la operación racional que 

los incorpora a la grilla universal. Lo que no puede ser reducido a ella, permanece como 

sobra y no tiene peso de realidad, no es ontológicamente pleno, es descarte incompleto e 

irrelevante” (Segato 2010, 23). “Los otros” deben ser explicados, mesurados, 

contabilizados, porque de una u otra manera se alejan del Uno de la Modernidad. En 

este proceso, las ciencias sociales se encuentran con muchos obstáculos ya que muchos 

elementos de la realidad social simplemente no caben en los términos del Uno 

patriarcal, es aquí cuando surgen los esfuerzos de conversión que analiza Segato. Este 



54 

   
 

proceso es particularmente evidente en el caso de la Antropología, como veremos a 

continuación.  

 

2.2. La Antropología como herramienta operativa del PCI 

 

El exdirector de la UNESCO, Mounir Bouchenaki, señala que la antropología 

ejerció un papel importante en la formación del objeto discursivo del PCI, en la medida 

en que desplazó la atención del Norte de los objetos patrimoniales a los sujetos que 

podrían incluirse bajo esta denominación. En sus palabras: 

 

Se ha demostrado que el enfoque antropológico de la cultura y el hecho de que las 

ciencias sociales se interesen en los procesos, en detrimento de los objetos, son factores 

significativos en el proceso de la nueva definición de patrimonio como entidad 

compuesta de expresiones diversas, complejas e interdependientes, que se revelan a 

través de las costumbres sociales (2004, 7). 

 

La antropología, cuya existencia es mucho más antigua que la UNESCO, se 

constituye en una fuente de alimentación en la formación discursiva del PCI. Como 

parte de esta tendencia, podemos mencionar que, en el año de 1994 se creó un Comité 

del Patrimonio Mundial que se reunió para tratar algunos problemas relacionados a la 

Lista de Patrimonio Mundial de la UNESCO. Allí se identificaron varios 

inconvenientes: la sobrerrepresentación de Europa en relación al resto del mundo, la 

sobrerrepresentación del Cristianismo sobre otras religiones y creencias, algunos 

periodos históricos estaban más representados que la prehistoria y el siglo XX, la 

arquitectura “elitista” estaba sobrerrepresentada en relación a la arquitectura vernácula y 

también se observó que todas las “culturas vivas”, “especialmente las “tradicionales”, 

con su profundidad, su riqueza, su complejidad y sus diversas relaciones con su medio 

ambiente, figuraban muy poco en la lista”. Los asentamientos que se incluyeron 

figuraban más por su carácter arquitectónico (UNESCO 1994). Estas preocupaciones 

nacen en gran medida por el trabajo realizado por la antropología y el tipo de 

información levantada por esta disciplina en el mundo aldea:  

 

En 1972, la idea del patrimonio cultural había sido en gran medida encarnada y 

confinada a la arquitectura monumental. Desde entonces, sin embargo, la historia del 

arte y la arquitectura, la arqueología, la antropología y la etnología ya no se 

concentraban en monumentos individuales de forma aislada, sino más bien en 

agrupaciones culturales que eran complejas y multidimensionales, que demostraban en 

términos espaciales las estructuras sociales, formas de vida, creencias, sistemas de 

conocimiento y representaciones de diferentes culturas pasadas y presentes en el mundo 

entero (UNESCO 1994).  



55 

   
 

 

Según Dawson Munjeri, ex delegado de Zimbawe ante la UNESCO, la 

aprobación del informe de la reunión de 1994 en la que se observa claramente la 

influencia de la antropología en el campo patrimonial, fue revolucionaria, debido a que 

el patrimonio inmaterial se tomaba ya en consideración (2004, 19). La mencionada 

reunión es interesante desde varias perspectivas. Primero, evidencia una discusión 

interna sobre expresiones de poder que se estaban ejerciendo en el seno de la UNESCO; 

lo cual nos recuerda que las instituciones no son monolíticas, sino que se edifican en un 

conjunto de relaciones dinámicas. Segundo, las discusiones realizadas al interior de la 

UNESCO estuvieran orientadas a democratizar el acceso a la Lista Representativa de 

Patrimonio de la Humanidad, más nunca se habló sobre la necesidad de contar 

realmente con esta lista o no. En otras palabras, difícilmente en esos espacios se podría 

discutir sobre la necesidad de mantener este objeto discursivo; sino que las discusiones 

son secundarias. En ellas se hablará sobre la forma que debe tener, sus alcances, sus 

aplicaciones, sus herramientas, entre otras, pero su existencia es incuestionable. 

Tercero, se observa la interrelación entre la antropología y la etnología en la nueva 

concepción del patrimonio. La antropología en su encuentro con el mundo-aldea, abre 

un mundo de posibilidades de reflexión para el campo patrimonial. Según Manuel 

Marzal la antropología es,  

 

la ciencia social que estudia el funcionamiento y la evolución de las «otras» sociedades; 

esta ciencia recoge su información, sobre todo, por medio de la observación participante 

y la analiza, sobre todo, con el método comparativo. En la tradición científica 

occidental, que crea el aparato conceptual para describir y explicar los hechos sociales, 

la antropología nace cuando se estudian en el terreno sociedades diferentes a la 

occidental y, sobre todo, «primitivas». (2016, 18) 

 

De igual forma, Patricio Guerrero señala que, 

 

La antropología tradicionalmente y dada su herencia colonial fue considerada la ciencia 

del “otro”, de la “otredad”. En el pasado se dio un interés estrictamente instrumental 

sobre el ser humano y la cultura de otros pueblos. Fueron generalmente motivaciones 

ideológicas y políticas las que orientaron el “estudio del hombre” y sus obras. Dicha 

perspectiva contribuyó a la formulación de una serie de valoraciones etnocéntricas que 

se han quedado como herencia de procesos de dominación. Aún subsiste una “razón 

colonial” que quiere seguir viendo pueblos “primitivos” y “salvajes” a los que se los 

juzga desde los parámetros de la cultura occidental, sin entender que dichos pueblos han 

construido sus propios horizontes de cultura. (2016, 210-211) 

 



56 

   
 

El salto de lo material a lo inmaterial, implica la posibilidad de incluir 

conceptualmente en la esfera patrimonial a “los primitivos”, siguiendo la terminología 

citada. Es decir que, el distanciamiento que marca el Norte por aquello “diferente” es el 

punto de encuentro entre el Patrimonio Cultural y la Antropología. Lo que conlleva a su 

vez, la posibilidad de insertar cierta parte del mundo-aldea en una esfera mayor dotada 

de elementos “icónicos” para la humanidad. Ciertos grupos humanos, o más bien una 

parte de ellos, se empiezan a observar cómo necesitados de cuidado, protección, 

salvación, acciones que denotan una clara relación de poder. Ejercicio en el que además 

de implantarse mecanismos administrativos sobre los mismos, se fortalece los 

imaginarios relativos al “exotismo” y “particularidad” de estas poblaciones. Una serie 

de imaginarios que se construyen alrededor del Uno de la modernidad. 

Por un lado, la lógica fragmentante de la realidad que subyace al mundo 

occidental ha permitido la posibilidad de extraer el PCI como un elemento aislado de la 

vida del mundo-aldea; por otro lado, la antropología ha sido fundamental a un nivel 

mucho más práctico y operativo.10 Primero, los contenidos temáticos creados por esta 

disciplina han alimentado los imaginarios sobre la importancia del PCI, y la necesidad 

de tomar medidas “al respecto de”. Segundo, la antropología ha provisto al PCI de 

herramientas técnicas operativas para su proceder, como lo analizaré dentro de poco. 

De todas formas, aunque exista una clara conjunción entre el PCI y la 

antropología, esta relación tampoco ha sido mecánica, ni ha resultado exenta de 

conflictos entre las partes. Ha habido muchos y muchas antropólogas que han 

cuestionado esta relación, como se evidencia en las siguientes citas:  

 

Los etnólogos suelen tachar de universalistas las intervenciones de la UNESCO y 

sospechan que propician la fijación por convertir en objeto de museo los procesos 

culturales (Amselle 2004), que fomentan la invención de tradiciones y la visión de la 

cultura llamada “tradicional” como un espectáculo a través de prácticas anticuadas 

carentes de significado para todo el mundo excepto para quienes siguen empleándolas; 

que intervienen en favor de la protección de la diversidad cultural mediante una 

herramienta global y globalizante (Nas 2002), que relanzan una etnología de salvamento 

influenciada por un modelo biológico que aplica principios que la teoría antropológica 

enterró tiempo atrás (Noyes 2006), que buscan la salvaguardia no de la cultura viva sino 

de sus representaciones, y que reducen a sus intérpretes a “archivos vivientes” 

(Kirshenblatt-Gimblett 2004). En el plano político, este programa ha sido acogido entre 

los etnólogos como causante de lo que Michael Herzfeld (2004) denominó “jerarquía 

global de valores”, expresión de una economía moral ideológicamente occidentalista y 

neoliberal (Palumbo 2011). (Bortolotto 2014, 2) 

 

 
10 En este apartado utilizaré la palabra antropología para tratar también a la etnología.  



57 

   
 

Son muchísimas las críticas que se plantea al PCI en su afán de utilizar la 

antropología en su quehacer, un cuestionamiento que también se le hace a la 

antropología desde otros espacios; pero aún con las críticas y todo, se espera que la 

antropología siga nutriendo al PCI, como lo menciona Lourdes Arizpe, una antropóloga 

mexicana que ha ocupado cargos relevantes en la UNESCO: “El liderazgo que han 

ejercido los antropólogos, quienes han sido los principales asesores de la UNESCO en 

el programa de patrimonio cultural intangible, hoy debe acoplarse con su labor no sólo 

de proclamar y exaltar la diversidad cultural, sino también de contribuir a la creación de 

nuevos modelos de coexistencia de esa diversidad” (2006, 26). 

Si ya la antropología se institucionaliza como un acto colonial de disección de la 

vida del mundo-aldea, el PCI se monta en esta dinámica y ahonda en el proceso 

disectivo. Por lo que podemos entender al PCI como un proceso remanente del quehacer 

antropológico, que descompone aún más que la antropología a la vida del mundo-aldea. 

En este sentido, la diferencia entre el PCI y la antropología, es principalmente del tipo 

gradual. Por un lado, la antropología orienta sus esfuerzos al quehacer científico, esto es 

la observación, el análisis, la interpretación, la acumulación de datos, entre otros. Es 

decir, que su proceso de levantamiento de información, nada exento de dinámicas de 

poder, se inserta en la necesidad de obtener una gran cantidad de información sobre los 

pueblos o comunidades que estudia. Por su lado, el PCI está ligado principalmente a una 

práctica estatal, por este motivo la vinculación con los otros pasa necesariamente por 

una lógica burocrática de corte racional en la que prima la optimización de recursos. En 

la investigación antropológica original se pueden recoger muchísimos elementos de la 

realidad, porque el objetivo consiste en comprender la totalidad del fenómeno (al menos 

discursivamente). Mientras que, en el PCI, se seleccionan partes (ritos, lenguas, 

conocimientos, etc.) para su estudio o su simple identificación para los inventarios 

nacionales, como si fueran tajadas de la vida. Entonces, la relación con el mundo-aldea 

tiende a ser mucho más superficial.  

Ahora, existe otro tipo de vínculo entre el PCI y la antropología, en la medida en 

que esta disciplina se constituye en una herramienta operativa del PCI. Para la 

investigación de este objeto discursivo se suelen utilizar métodos de investigación 

antropológica como: las etnografías, entrevistas, grupos focales, etc. 11  Estas 

herramientas son utilizadas para el levantamiento de información en la construcción de 

 
11 Técnicas que, por supuesto no son exclusivas de la antropología, pero que han acompañado 

históricamente a su proceder; particularmente en el campo de la etnografía. 



58 

   
 

los inventarios, para la elaboración de planes de salvaguardia, para la elaboración de 

estudios que justifican las declaratorias de PCI, entre otros. Ahondaré más en esta 

relación cuando aborde la parte correspondiente a las acciones del Estado ecuatoriano 

frente al PCI, por ahora es importante decir que, gracias a la antropología y sus 

métodos, el PCI se va convirtiendo en un “objeto administrable” por parte del Estado.  

Así es como podemos comprender que las ciencias sociales, por todas sus 

características de colonialidad, se constituyen en otra de las condiciones para la 

formación discursiva del PCI. Analicemos ahora, otro tipo de condiciones que han 

permitido esta construcción. 

 

3. La construcción del PCI en clave de género 

 

El 17 de octubre de 2003 surge la llamada Convención para la Salvaguardia del 

Patrimonio Cultural Inmaterial 2003, con un documento en el que se define claramente 

lo que es PCI, y que tiene gran repercusión a nivel mundial. Es el momento en el que el 

objeto discursivo del PCI se encarna con mucha fuerza en la estructura estatal. La 

aparición de este documento es un hecho simbólico de gran relevancia, en la medida en 

que sintetiza un conjunto de concepciones que se fueron puliendo anteriormente y que 

marca, un antes y después en el quehacer del Estado ecuatoriano en la materia, como 

veremos posteriormente.  

En esta misma convención se establecen los ámbitos en los que se procedería a 

clasificar el PCI: a) tradiciones y expresiones orales, incluido el idioma como vehículo 

del patrimonio cultural inmaterial; b) artes del espectáculo; c) usos sociales, rituales y 

actos festivos; d) conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el universo; e) 

técnicas artesanales tradicionales (UNESCO 2003a). A través de estos elementos que se 

describen como parte del PCI, surge una división binaria en la que se identifican los 

“usos, representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas -junto con los 

instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales”, provenientes del mundo-aldea, 

y de forma silenciosa, pero no por eso menos evidente, está la idea de que los “usos, 

representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas -junto con los instrumentos, 

objetos, artefactos y espacios culturales” del Norte están en el otro lado, en el orden de 

lo natural-legítimo y no en el campo de lo particular o de aquello que debe ser estudiado 

o analizado, como sucede en el PCI.  



59 

   
 

En los elementos pertenecientes al PCI figuran los conocimientos y usos 

relacionados con la llamada naturaleza y el universo. En este campo bien podrían caber 

la biología, la física o la astronomía, como disciplinas modernas; pero dado que estos 

conocimientos provienen de la matriz occidental para la existencia,  no se ve la 

necesidad de convertirlos en objetos de preocupación y salvaguardia. Su existencia está 

asegurada, ya que forman parte del orden natural nacido del modo patriarcal de 

construir conocimiento. En el otro extremo están los conocimientos del mundo aldea, 

aquellos que guardan relación con el funcionamiento del universo o de la llamada 

naturaleza. La línea que marca la distancia entre los unos y los otros tiene que ver con 

su relación el Todo: en un lado están las formas de conocimiento propias del Norte y 

que se han institucionalizado bajo un halo de verdad que les otorga muchísima 

credibilidad; en el otro lado, están los conocimientos que se conciben como remanentes 

del pasado, aquellos que no provienen de matriz occidental para la existencia y que 

generalmente están encarnados en el mundo-aldea. 

Como analizamos anteriormente el mundo moderno-occidental se caracteriza 

por haber construido una visión fragmentada de la realidad; una división que se suele 

plasmar en el establecimiento de juegos binarios opuestos entre sí y entre los que se 

establece una relación jerárquica. Arturo Escobar identifica tres pares centrales: 

naturaleza-cultura, nosotros-ellos y sujeto-objeto, a partir de los cuales se derivarían 

otros, como los siguientes:  

 

humano y no humano; vivo (vida/orgánico) e inerte (materia/inorgánico); razón y 

emoción; ideas y sentimiento; lo real y sus representaciones; lo secular y lo sagrado; lo 

secular y lo espiritual; lo que está vivo y lo que está muerto; lo individual y lo colectivo; 

la ciencia (racionalidad, universalidad) y no ciencia (creencia, fe, irracionalidad, 

conocimientos específicos de una cultura); hechos y valores; desarrollado y 

subdesarrollado. (2013, 28) 

 

Edgardo Lander señala también que existe una escisión entre cuerpo-mente, y 

razón-mundo; fragmentación que ha conducido a la construcción de un tipo de 

conocimiento descorporeizado y descontextualizado (2000). La tendencia al binarismo 

también se observa en la constitución del PCI. En este caso surge un tipo de división 

que plantea una relación jerárquica en la que los conocimientos y prácticas patriarcales 

se plantean como una suerte de comportamiento natural, frente a otros elementos que se 

conciben patrimonializables; por tanto, como sujetos a procesos de salvaguarda, 



60 

   
 

difusión, promoción y más actividades por parte de terceros. Aquello que está confinado 

al campo de lo remanente del Uno de la modernidad.  

Esta relación jerárquica que se inserta en una relación de poder marcada por la 

colonialidad del poder, también responde a una relación jerárquica a nivel de género. Lo 

que observamos en este proceso, es la constitución de dos grupos sociales: por un lado 

tenemos a quienes cantan y cuyo canto o su relación con la música se vincula a un 

contexto comunitario específico, relacionado generalmente a la sacralidad; y por otro 

lado, tenemos a quienes también tienen una relación con el canto y la música, pero esta 

música o estos códigos musicales no están enmarcados por el halo de lo exótico y están 

vinculados a los grandes medios de circulación musical. En el primer caso, la 

apropiación musical tiene relevancia en tanto se construye al interior: además de tener 

significación para el círculo social más próximo del individuo, esta relación musical 

puede ser usada para generar estados de consciencia que permitan la comunicación con 

ciertos seres que están en el entorno. Partiendo, por supuesto, del hecho, de que se 

puede establecer una comunicación con las montañas, las plantas o el agua. En el 

segundo caso, se observa que la legitimidad musical proviene de su grado de relevancia 

en las estructuras globales. Esto no significa que las personas criadas en el mundo de la 

matriz occidental de la existencia, nos convirtamos en consumidores mecánicos de lo 

que genera la llamada mass media, pero sí podemos llegar a un punto en nuestra vida, 

en donde la mass media sea nuestra principal fuente musical; justamente en el proceso 

de instauración del Sistema Político Patriarcal, que sin duda alguna, conlleva una gran 

cantidad de dinámicas consigo.  

Esta constitución de grupos tampoco debe ser comprendida como la instauración 

de grupos de seres humanos que se confrontan entre sí, que son completamente 

antagónicos y que no poseen ningún tipo de relación. No hablamos de la formación de 

bandos, ni de “amigos y enemigos”, como es la esencia del concepto de lo político para 

Carl Schmitt (1991); idea que ha sido fundamental en muchas discusiones y prácticas 

sobre el quehacer político. Lo que está en cuestión es el manejo o aplicación de energías 

masculinas y femeninas, que son energías que están en todas las personas. En este 

sentido, todas las personas podemos estar en cualquiera de los grupos, habitar en una 

parte de ellas, regresar o salir de los mismos; pues el sentido de la vida es fluctuante y lo 

político debe concebirse bajo otras dimensiones en este proceso dinámica.  

De ninguna manera el conocimiento occidental permitiría la comprensión del 

comportamiento de las montañas, mediante el vínculo que se construye con ellas al 



61 

   
 

danzar, como lo hacen los danzantes Yumbos en el Ecuador. Tampoco sería factible el 

descubrimiento de fuentes de agua dulce por medio de los sueños, tal como lo realizan 

en la ciudad de Quito ciertas mamas. 12  Así, la conjunción entre conocimiento, 

ritualidad, naturaleza y predicción es algo complejo de entender en el Norte. 

Ante los ojos de la máquina estos campos son aislados de su contexto y no es 

posible aceptar otro tipo de dinámicas que se manifiestan en dichos espacios: como el 

rol de lo invisible en el mundo humano, la importancia de los actores no humanos, la 

función de la ritualidad para el orden social y mucho más. Pues tal como lo ha estudiado 

Mircea Eliade, la sacralidad lejos de ser un tema puntual en la realidad de muchos 

pueblos, se constituye en la expresión de un sistema social complejo: 

 

Nos hallamos, pues, frente a un encadenamiento de concepciones religiosas y de 

imágenes cosmológicas que son solidarias y se articulan en un «sistema», al que se 

puede calificar de «sistema del mundo» de las sociedades tradicionales: a) un lugar 

sagrado constituye una ruptura en la homogeneidad del espacio; b) simboliza esta 

ruptura una «abertura», merced a la cual se posibilita el tránsito de una región cósmica a 

otra (del Cielo a la Tierra, y viceversa: de la Tierra al mundo inferior); c) la 

comunicación con el Cielo se expresa indiferentemente por cierto número de imágenes 

relativas en su totalidad al Axis mundi: pilar (cf. la universalis columna), escala (cf. la 

escala de Jacob), montaña, árbol, liana, etc.; d) alrededor de este eje cósmico se 

extiende el «Mundo» (= «nuestro mundo»); por consiguiente, el eje se encuentra en el 

«medio», en el «ombligo de la Tierra», es el Centro del Mundo. (1981, 24) 

 

Este “sistema del mundo” suele ser una constante en los pueblos tradicionales, 

para quienes la sacralidad es un elemento fundamental. Un sistema que se aleja 

totalmente del mundo lógico, comprobable, verificable que impone el método científico; 

sino que requiere para su desarrollo de la incursión de otras formas de concebir el Todo 

en la que se asume que hay otros seres y dimensiones más allá de la materialidad 

inmediata y visible. Un sistema que, además se convierte en una fuente de conocimiento 

que establece mecanismos de interacción con la llamada naturaleza en el mundo-aldea. 

Una dinámica que parte de la premisa de que la Tierra y todos sus componentes están 

dotados de vida, autonomía y capacidad de comunicación.  

En el proceso de la colonialidad del poder, los conocimientos ancestrales se ven 

confinados a un plano de menor importancia. Estos no pasan por los canales e 

instituciones del Norte; pues de ser el caso, no serían tratados principalmente en el 

campo de la cultura impulsado por la UNESCO, sino que incluso podrían ser un eje 

fundamental en instancias como la Organización Mundial de la Salud. Al respecto hay 

 
12Término usado para referirme a mujeres poseedoras de técnicas de sanación basadas en 

conocimientos ancestrales. 



62 

   
 

que observar que, en el seno de la Organización Mundial de la Salud, apenas en el año 

2003 se empieza a discutir sobre la importancia que tiene este tipo de medicina en 

muchos lugares, y se empiezan a establecer ideas al respecto. En la Asamblea Mundial 

de la Salud de ese año, se habla de la importancia del tema: 

 

Observando que los términos de medicina «complementaria», «alternativa», «no 

convencional» o «popular» se utilizan para referirse a muchos tipos de atención de salud 

no convencional que entrañan distintos grados de formación y eficacia; Observando que 

la denominación «medicina tradicional» abarca una serie de terapias y prácticas que 

difieren mucho de un país a otro y de una región a otra; […]. Tomando nota de que los 

principales problemas del uso de la medicina tradicional son la falta de redes 

organizadas de prácticos tradicionales y de datos válidos sobre la seguridad, la eficacia 

y la calidad de la medicina tradicional, así como la necesidad de medidas para asegurar 

el buen uso de la medicina tradicional y para proteger y conservar los conocimientos 

tradicionales y los recursos naturales necesarios para aplicarla de manera sostenible, y 

de que los prácticos de medicina tradicional reciban formación y se les otorguen 

licencias para ejercerla. (OMS 2003, 1) 

 

Luego de plantear estas premisas, en el mismo documento se recomienda a la 

Dirección General de la OMS que, “procure obtener información basada en datos 

científicos sobre la calidad, seguridad, eficacia y costo-eficacia de las terapias 

tradicionales” (2003, 3). Sin duda alguna, el tema no es tan sencillo como pudiera 

parecer, porque bajo el nombre de medicina ancestral, también hay mucha charlatanería. 

Aquí en América Latina, se han descubierto muchos casos de pseudomédicos que 

utilizando la figura de chamanes se han convertido en verdaderos extorsionadores. Pero 

aún con la complejidad del caso, el tema de la medicina ancestral y de los 

conocimientos ancestrales merecen otro tipo de tratamiento que no los relegue al campo 

del patrimonio. Al ser confinados como un tema de PCI pierden su estatus en el campo 

medicinal y son relegados a una mera práctica diferenciada de la matriz occidental para 

la existencia, como algo alegórico y vistoso, pero ontológicamente incompleto e incapaz 

de ser observado como un sistema y menos aún como una alternativa de vida. 

En la actualidad, complejos medicinales de origen ancestral figuran en la Lista 

Representativa de Patrimonio Cultural Inmaterial de la humanidad establecida por la 

UNESCO, como “La cosmovisión andina de los kallawayas” inscrita en el 2008, y los 

“Conocimientos y prácticas sobre la vida, la salud y la prevención de enfermedades y su 

tratamiento: la balneoterapia lum de la sowa rigpa, medicina tradicional tibetana” 

inscrita en el 2018. Así mientras en el campo de la salud, la medicina tradicional tiene 

que pasar por el ojo de occidente para cambiar de estatus, en la esfera de lo patrimonial 

su reconocimiento y relevancia es asumido de forma automática. En este campo es más 



63 

   
 

sencillo el otorgarle cierto tipo de credibilidad dado que desde allí, no es necesario 

evaluar su eficacia para el tratamiento de ciertos problemas de salud. Es decir, es un 

reconocimiento sin compromiso; sin la posibilidad de considerarlo como una alternativa 

para el orden social. El sistema patriarcal, en el proceso de exteriorización de la vida, 

requiere de conocimientos y prácticas que respondan a estructuras globales, cuyo 

carácter debe ser esencialmente antropocéntrico y materialista; por eso, otro tipo de 

conocimientos que incluyen la participación de seres de otra naturaleza, no tienen 

cabida es esta estructura. 

Hace unos años atrás participé durante unos pocos meses en los estudios de 

Medicina Ancestral propuesta por un Instituto llamado Jatun Yachay Wasi, en el que se 

trataba de impartir bajo los modelos institucionales de occidente, conocimientos 

medicinales indígenas. Tal como se puede ver en la figura 1, los docentes proyectan una 

imagen institucional asociada a los pueblos y nacionalidades indígenas.  

 

 

Figura 1. Captura de foto institucional del Instituto Jatun Yachay Wasi 

Fuente y elaboración: (Jatun Yachay Wasi 2022)  

 

En una ocasión, en una de las clases me atacó un cólico menstrual y acudí a uno 

de los médicos indígenas de allí, el me pidió que lo acompañara a la huerta medicinal. 

En el camino se detuvo ante el vuelo de una mariposa, y de repente supo lo que debía 

tomar. Me pidió mascar unas hojas de la planta de Marco y con una pequeña planta de 

Ortiga, golpeó suavemente mis ovarios. En cuestión de minutos el cólico profundo 

estaba superado. Sólo mencionó que la mariposa le había señalado el camino. 

Experiencias de este tipo eran muy comunes en la Jatun Yachay Wasi. Así, eran 

frecuentes las caminatas hacia las montañas y la búsqueda de fuentes de agua natural 

heladas, provenientes de las cercanías del Volcán Chimborazo. Lo cual decían era servía 

para recuperar el equilibrio.  



64 

   
 

Estos conocimientos no pasaban de ninguna manera por el filtro de la 

cientificidad occidental, pero de todas formas quienes apostaban por la escuela, trataban 

de buscar la manera de “ordenar” las experiencias y conocimientos para que cupieran en 

los dispositivos técnicos exigidos por las instancias educativas superiores que avalaban 

a la Jatun Yachay Wasi. Así, para poder caber y tener cierto grado de aceptación debían 

convertirse a los códigos dominantes; “todo lo que no se adapte a ese ejercicio de 

travestismo adaptativo a la matriz existente —que opera como una gran digestión— 

permanecerá como anomalía sin lugar y sufrirá la expulsión y el destierro de la política” 

(Segato 2016, 24). La Jatun Yachay Wasi para poder existir en ese orden público-

estatal, que en el Ecuador cada vez monopoliza más las decisiones sobre lo que puede y 

no puede ser, debió dejar de lado las historias de las mariposas y las aguas heladas, para 

tratar de encuadrar sus enseñanzas a las mallas curriculares aceptables por el canon 

patriarcal. Pero bueno, al menos han dado una gran batalla para no verse resumidos a 

los inventarios del PCI.  

Según Rita Segato, el mundo moderno es esencialmente el mundo del Uno y el 

resto es un problema que debe ser explicado y conmensurado (2010a). El “resto” suele 

ser explicado en términos étnicos y raciales. En esta misma línea, Aníbal Quijano señala 

a la Colonialidad del Poder; como una matriz de dominación que nace con el inicio de la 

colonización americana. El marco teórico de la Colonialidad del Poder ha sido muy 

importante para la incorporación de la mirada étnica o racial sobre nuestra realidad 

latinoamericana. Sin embargo, no podemos dejar de observar que con el paso del tiempo 

cada vez las reivindicaciones étnicas se complejizan porque el rastro de la piel se va 

perdiendo. La huella de nuestros vínculos con nuestros ancestros indígenas se borra por 

la vergüenza que aún acarrea en muchos lugares este reconocimiento, por el poco 

interés que hay en muchos lugares de continuar con esos legados identitarios, debido a 

la globalización que desmiembra las comunidades locales, entre otros. Es decir, vivimos 

en un escenario que, aunque estructuralmente se basa en una asimetría de origen racial; 

estas diferencias a veces son difíciles de rastrear en el análisis social. 

Ante esta dificultad, Rita Segato nos plantea un concepto de raza como signo: 

“Esta marca tiene la capacidad de revelar y comunicar, al ojo entrenado por esa misma 

historia, un origen familiar indígena o africano, y constituye una realidad que 

permanece sin respuesta estadística precisa pero que ha generado algunas respuestas 

testimoniales” (2010b, 19). Bajo esta propuesta, podemos comprender que, aunque que 

hay grupos sociales que, aunque no necesariamente figuran dentro de la lista de pueblos, 



65 

   
 

nacionalidades o comunas del Ecuador se saben diferentes. Esta diferencia, aunque no 

sea precisada en términos étnicos por parte de los propios actores, sí se expresa en 

formas de sentir, en prácticas rituales o en manifestaciones ajenas al Uno.  

Además, son personas que transitan simplemente por los espacios hasta que en 

algunos de ellos su raza, entendida como signo, se torna evidente. Ya sea por el color de 

su piel, su forma de hablar o de vestir y hasta de actuar, su diferencia sale a flote cuando 

se encuentran con el Norte encarnado por antropólogos, o en los funcionarios públicos 

que los circundan. Así, su autopercepción no se basa necesariamente en la distinción 

étnica (a nivel físico), pero sí en la pertenencia a un pueblo; recordando que, “Lo que 

identifica este sujeto colectivo, este pueblo, no es un patrimonio cultural estable, de 

contenidos fijos, sino la autopercepción por parte de sus miembros de compartir una 

historia común, que viene de un pasado y se dirige a un futuro, aun a través de 

situaciones de disenso interno y conflictividad (Segato 2010a, 7). 

Esta relación racial construida por la colonialidad del poder, se inserta también 

en una relación de género. En este caso, las estructuras globales patriarcales se imponen 

frente a formas de existencia que no procuran la masificación, ni la reducción de la vida 

a su dimensión material. En este contexto, hay que señalar que porque lo material es un 

plano fundamental para el Sistema Político Patriarcal , no podemos decir que la materia 

es esencialmente masculina. Sino que al igual que la razón, la materia es 

instrumentalizada en el proceso de fortalecimiento de este sistema; debido a que se ha 

convertido en un espacio en donde pueden converger estructuras globales.  

Para el método científico la materia se observa como un espacio susceptible de 

intervención y de control, con el cual nos relacionamos de forma distante. En otras 

palabras, a medida que nos socializamos en la matriz occidental para la existencia, 

vamos aprendiendo a relacionarnos con el agua, la tierra y las plantas, como entes 

ajenos a nosotros. Ni siquiera llegamos a comprenderlos como seres con vida, capaces 

de interrelacionarse.  Al ver lo que nos rodea simplemente como una expresión material 

y ajena a nosotros, perdemos interés en todo ello. Además, porque el Sistema también 

va orientando nuestro día a día a alejarnos de lo que suele catalogar como el campo o la 

naturaleza (por la urbanización, la supremacía de lo intelectual, la modernidad, entre 

otros factores). En este distanciamiento, las grandes industrias se van responsabilizando 

cada vez más de nuestra alimentación y las grandes farmacéuticas de nuestra salud. 

Privatizando el conocimiento para la producción de alimentos y medicinas; y restando 

esta posibilidad de nuestra propia existencia. 



66 

   
 

Prácticas y conocimientos que hoy figuran en el campo del PCI, y que en su 

momento también fueron objeto de persecución y exterminio durante la colonización, 

como es el caso de la fe en deidades ajenas a aquella impuesta por el catolicismo, las 

formas rituales locales, entre otras. Como consecuencia de esto,  

 

En México, «entre 1536 y 1543 el obispo Zumárraga realizó 19 juicios que implicaban a 

75 herejes indígenas, en su mayoría seleccionados entre los líderes políticos y religiosos 

de las comunidades de México central, muchos de los cuales terminaron sus vidas en la 

hoguera. El fraile Diego de Landa dirigió juicios por idolatría en Yucatán durante la 

década de 1560, en los cuales la tortura, los azotes y los autos de fe figuraban de forma 

prominente» (Behar, 1987: 51). En Perú se realizaron también cacerías de brujas con el 

fin de destruir el culto a los dioses locales, considerados demonios por los europeos. 

«Los españoles veían la cara del Diablo por todas partes: en las comidas […] en los 

“vicios primitivos de los indios” […] en sus lenguas bárbaras» (de León, 1985, Vol. I: 

33-4). También en las colonias, las mujeres eran más vulnerables a la hora ser acusadas 

por brujería, ya que, al ser despreciadas por los europeos como mujeres de mente débil, 

pronto se convirtieron en las defensoras más acérrimas de sus comunidades (Silverblatt, 

1980: 173, 176-79). (Federici 2004, 273) 

 

Y aunque pareciera una realidad muy lejana, esta institucionalidad colonial aún 

se refleja hoy en día. Es muy escuchar frases como “eso es cosa del diablo”, por 

ejemplo, para quienes queremos indagar y sumergirnos en asuntos relativos a los 

lugares sagrados que conocían las personas mayores en estas tierras. Temas que hoy en 

día se catalogan como PCI. En este sentido, la distinción que se suele establecer entre la 

matriz occidental para la existencia y los otros, que empezó en la conquista, se 

evidencia hasta ahora a través de la constitución del PCI. Este objeto discursivo, es otra 

manifestación del rechazo por parte del Uno al mundo de los otros; aún en el presente, 

este sigue siendo algo ajeno y no constitutivo del “orden natural” impulsado por el 

sistema patriarcal.  

El patrimonio cultural inestable que caracteriza a los pueblos sale a flote en 

muchos contextos y pone de manifiesto su vinculación con ese mundo ancestral que la 

matriz en cuestión ha procurado exterminar. En Quito, por ejemplo, es muy común 

encontrar a personas que se dedican a hacer limpias: rituales que sirven para liberar a las 

personas de malas energías, para lo cual una persona conocedora del tema, hombre o 

mujer, pasa sobre el o la paciente ciertas plantas, cuyes, o huevos a fin de quitarle sus 

malas energías y devolverle la salud y el equilibrio. Aunque es bastante común, sobre 

las limpias aún recae un gran peso colonial. En muchas ocasiones he escuchado cómo se 

refieren con desprecio a estas costumbres, señalando que es una cosa del pasado, que no 

funciona porque eso de las energías no existe, que eso no es cosa de Dios. Imaginarios 



67 

   
 

que denotan la institucionalidad colonial aún latente y también la camisa de fuerza 

instaurada por el método científico.  

La opresión en este caso no radica en la persona por su condición de hombre o 

mujer, ni tampoco por las características físicas de las mismas, sino principalmente por 

su vinculación a una concepción en la que la vida no se reduce a lo objetivo, el 

antropocentrismo y la materialidad. En el mundo-aldea muchas veces intervienen 

actores no necesariamente humanos o visibles y menos aún controlables como propone 

el imaginario de la máquina. Actores y elementos que responden a una fuerza femenina, 

entendida como aquella que orienta el Todo hacia la internalización y lo inmaterial. Esto 

no significa tampoco que todo aquella que figura dentro del objeto discursivo del PCI, 

sea esencialmente femenino; sino que en su realización o desarrollo operan fuerzas que 

no supeditan estos elementos a la búsqueda de legitimidad en la esfera de lo público. 

Muchos de los saberes, rituales, conocimientos, artesanías y demás, son importantes a 

nivel local, al interior de las comunidades, o para las propias personas. En este sentido, 

su legitimidad no pasa por la validez que le otorgue el Uno de la modernidad; aunque 

cada vez este su poder está destruyendo las dinámicas internas existentes en el mundo 

de los llamados portadores del PCI al minar esta orientación interna. En este sentido, 

vale recordar lo explicado por Jung:  

 

Con el arquetipo del anima13 entramos al reino de los dioses, o sea en el campo que se 

ha reservado la metafísica. Todo lo que el anima toca se vuelve numinoso, es decir 

incondicionado, peligroso, tabú, mágico. Es la serpiente en el Paraíso en el hombre 

inofensivo, lleno de buenos propósitos y buenas intenciones. Proporciona las razones 

convincentes contra a la atención a lo inconsciente. Es que esta atención destruiría 

inhibiciones y desataría fuerzas que mejor sería dejar en lo inconsciente. Como de 

costumbre, tampoco aquí está totalmente equivocada, ya que la vida en sí no es algo 

solamente bueno sino también algo malo. Al querer el anima la vida, quiere lo bueno y 

lo malo. (1970, 34) 

 

Siguiendo estas ideas, podemos decir que la orientación hacia lo femenino, 

expresado a través de prácticas como las limpias, también radica en el temor. Un miedo 

que no permite su aceptación total por parte del Uno de la modernidad. No vivimos en 

el mismo mundo de hace 500 años, caracterizado por el exterminio sistemático de 

pueblos indígenas y de todo lo que su mundo pudiera representar. El presente es otro, 

pero tampoco es un tiempo que ha dejado este sometimiento atrás, sino que ahora se 

evidencian otro tipo de manifestaciones en el ejercicio de la dominación y una de ellas 

 
13 Con el concepto de anima, Jung hace referencia a la feminidad inconsciente presente en el 

hombre (Whitmont 1982). 



68 

   
 

es el surgimiento del objeto discursivo del PCI. Si antes, las creencias y costumbres de 

los pueblos originarios se identificaban como salvajismo, inferioridad humana y 

paganismo, ahora los remanentes de todos esos universos, son catalogados como 

Patrimonio Cultural Inmaterial. Proceso mediante el cual se busca darles cierto grado de 

legitimidad, en el marco de la inclusión y de los intentos de construir un mundo 

democrático, entre otros discursos de la modernidad.  

Según la UNESCO hay ciertas características esenciales del PCI:  

 

Tradicional, contemporáneo y viviente a un mismo tiempo: el patrimonio cultural 

inmaterial no solo incluye tradiciones heredadas del pasado, sino también usos rurales y 

urbanos contemporáneos característicos de diversos grupos culturales. 

Integrador: […] se han transmitido de generación en generación, han 

evolucionado en respuesta a su entorno y contribuyen a infundirnos un sentimiento de 

identidad y continuidad, creando un vínculo entre el pasado y el futuro a través del 

presente. El patrimonio cultural inmaterial no se presta a preguntas sobre la pertenencia 

de un determinado uso a una cultura, sino que contribuye a la cohesión social 

fomentando un sentimiento de identidad y responsabilidad que ayuda a los individuos a 

sentirse miembros de una o varias comunidades y de la sociedad en general. 

Representativo: el patrimonio cultural inmaterial no se valora simplemente 

como un bien cultural, a título comparativo, por su exclusividad o valor excepcional. 

Florece en las comunidades y depende de aquéllos cuyos conocimientos de las 

tradiciones, técnicas y costumbres se transmiten al resto de la comunidad, de generación 

en generación, o a otras comunidades. 

Basado en la comunidad: el patrimonio cultural inmaterial sólo puede serlo si 

es reconocido como tal por las comunidades, grupos o individuos que lo crean, 

mantienen y transmiten. Sin este reconocimiento, nadie puede decidir por ellos que una 

expresión o un uso determinado forma parte de su patrimonio. (UNESCO 2003a) 

 

En esta descripción saltan a la vista dos características que vinculan al PCI con 

la fuerza femenina: su potencial integrador (actuando como fuerza centrípeta) y su 

impulso hacia lo local o comunitario (en pequeña escala). A diferencia de estas 

características, la fuerza masculina maximizada por el sistema patriarcal, impulsa la 

construcción de un mundo globalizado, de gran escala en el que la vida está articulada a 

referentes externos y que están por encima de nosotros. En los códigos patriarcales, 

nuestros actos, pensamientos y todo lo que hacemos y somos, tiene validez en una 

profunda articulación con el mundo global.  

En este sentido, quienes encarnan el PCI, no sólo son observados por el UNO 

por su pertenencia étnica a los otros, sino porque en este mundo patriarcal, su vida o sus 

prácticas culturales se asocian a la esfera femenina y sobre está se ejerce una dinámica 

de poder que empieza con el acto de constituirlo en un objeto discursivo, aislándolo 

conceptualmente del Todo. Es bajo estos lineamientos que podemos entender cómo las 



69 

   
 

relaciones de género que vivimos actualmente, son un tipo de relación que posibilita la 

formación discursiva del PCI. Una relación de poder que se facilita también por el 

secuestro de la política en el campo de lo público y el Estado, como represente máximo 

de esta condición. Un escenario descrito por Segato: 

 

En este nuevo orden dominante, el espacio público, a su vez, pasa a capturar y 

monopolizar todas las deliberaciones y decisiones relativas al bien común general, y el 

espacio doméstico como tal se despolitiza totalmente, tanto porque pierde sus formas 

ancestrales de intervención en las decisiones que se tomaban en el espacio público, 

como también porque se encierra en la familia nuclear y se clausura en la privacidad. 

(2016, 122) 

 

Luego de la reconfiguración política suscitada después de la Segunda Guerra 

Mundial y la Guerra Fría, el Norte se inserta con mayor fuerza en la esfera estatal, 

concentradora de la política, en los términos como los describe Segato. En este acto, el 

Estado como una de las principales manifestaciones del arquetipo patriarcal va ganando 

poder y fortaleciendo su jerarquía frente al mundo femenino, restándole o negando su 

importancia en el ámbito político; arrinconándolo al mundo de la privacidad. Las 

llamadas manifestaciones culturales que se convierten en un objeto de interés para el 

Estado son concebidas previamente como privadas, es decir que no son constitutivos de 

la esfera pública. Las danzas, los ritos, las artesanías parecen pertenecer a pequeños 

grupos que no constituyen una mayoría cuantitativa; así se ven confinados a la 

“minorización”, tal como analiza Segato que sucede con el caso de las mujeres: 

La intervención colonial, del pasado y del presente, en lo que he llamado el «mundo-

aldea» (Segato, 2015a y b) ha terminado por minorizar todo lo que respecta a las 

mujeres. El término minorización hace referencia a la representación y a la posición de 

las mujeres en el pensamiento social; minorizar alude aquí a tratar a la mujer como 

«menor» y también a arrinconar sus temas al ámbito de lo íntimo, de lo privado, y, en 

especial, de lo particular, como «tema de minorías» y, en consecuencia, como tema 

«minoritario». Los elementos que determinan la minorización de las mujeres están 

relacionados con la transición de la vida comunal a la sociedad moderna y, en América 

Latina, al tránsito de los pueblos que habitan los territorios nacionales de nuestro 

continente a la colonial modernidad. Este tránsito fue primero impulsado por el proceso 

de la conquista y la colonización conducido por la metrópoli ultramarina y más tarde 

por la administración del Estado construido por las élites criollas. Este proceso también 

puede ser descrito como criollización. (2016, 91) 

 

Dado que quienes representan o poseen el PCI son observados como una 

minoría, es que encontramos discursos como el siguiente que data de 1972: “Al tiempo 

que reconocía la importancia del patrimonio cultural de las minorías dentro de los 

Estados, la conferencia destacó que, en lo tocante a los valores y tradiciones culturales y 



70 

   
 

espirituales, las culturas del Sur podían contribuir en alto grado a revitalizar las del resto 

del mundo” (UNESCO 1982). El PCI al igual que el mundo de las mujeres ha pasado 

por un proceso de minorización, que lo confina al ámbito de lo privado; una esfera que 

en la realidad patriarcal que vivimos, no está dotada de poder. Es por este motivo que 

los conocimientos ancestrales, muchos de carácter milenario, que podrían ser aplicados 

para resolver un gran número de problemas modernos, no se observan como 

“alternativas”. 

En las cosmovisiones en el mundo-aldea,  muchas prácticas rituales contienen en 

sí claros mecanismos para la organización social. Recuerdo, por ejemplo, hace unos 

años atrás el testimonio de un minero en Potosí al preguntarle sobre por qué seguían 

explotando el Sumak Urku (montaña rica en plata que fue una de las principales fuentes 

de riqueza española en la colonia) y si no habrían pensado en explotar otras montañas 

cercanas a esta, asumiendo que igual podían ser muy ricas. El hombre respondió que le 

habían preguntado a la coca y la planta dijo que no debían buscar otras montañas; 

“entonces esas montañas son para el futuro de nuestros hijos”, agregó el hombre. Una 

lógica que jamás pudiera tener asidero en el capitalismo extractivista a gran escala; y 

que definitivamente nos permite comprender que, en esta conexión no antropocéntrica 

hay también respuestas para el orden social y económico; que independientemente sobre 

lo que pensemos en relación a la minería, en este caso mencionado conlleva la 

posibilidad de dejar un sustento económico a las futuras generaciones.  

En fin, en el orden imperante está vetada la posibilidad de concebir la política 

más allá del antropocentrismo. Ideas que nacen en el Norte y se expanden por el mundo 

gracias a ciertas condiciones geopolíticas que analizaré a continuación. 

 

4. El Norte, la UNESCO y la globalización institucional 

 

En cuanto al conjunto de relaciones institucionales y de contexto que posibilitan 

el surgimiento del Patrimonio como un objeto del discurso, podemos partir del análisis 

de Arturo Escobar sobre el Desarrollo. Él también utiliza lo propuesto por Michel 

Foucault y lo aplica para estudiar sistemáticamente el surgimiento de categorías como 

Desarrollo, pobreza, Tercer Mundo, entre otras. En su análisis, estos términos son 

observados como objetos discursivos plagados de connotaciones políticas y cero 

neutralidades, como quisieran aparentar: 

 



71 

   
 

Desde la conferencia de constitución de las Naciones Unidas en San Francisco en 1945 

y hasta finales de la década, el destino del mundo no industrializado fue tema de 

intensas negociaciones. Aún más, las nociones de “subdesarrollo” y “Tercer Mundo” 

fueron productos discursivos del clima de la segunda posguerra. Estos conceptos no 

existían antes de 1945. Aparecieron como conceptos de trabajo dentro del proceso en el 

cual Occidente, y en formas distintas Oriente, se redefinió a sí mismo y al resto del 

mundo. (Escobar 2007, 64)  

 

Para Escobar, el Desarrollo se constituye en un objeto discursivo, y por eso 

sugiere que se debe observar como una “experiencia históricamente singular, como la 

creación de un dominio del pensamiento y de la acción” (2007, 64). Si bien el 

Desarrollo y el Patrimonio Cultural (incluyendo el PCI) son objetos discursivos 

sustancialmente distintos, las relaciones que envuelven su aparición son bastante 

similares; por este motivo el análisis de Escobar nos brinda muchas luces en este 

camino. Este autor plantea que: 

 

La guerra fría fue, sin duda, uno de los factores individuales más importantes durante la 

conformación de la estrategia del desarrollo. Las raíces históricas del desarrollo y del 

conflicto Oriente-Occidente se confunden en un solo proceso; las reorganizaciones 

políticas que ocurrieron después de la Segunda Guerra Mundial. A finales de los 

cuarenta, la lucha real entre Oriente y Occidente se había desplazado al Tercer Mundo; 

el desarrollo se convirtió en la gran estrategia para promover tal rivalidad, y al mismo 

tiempo, impulsar los proyectos de la civilización industrial. La confrontación entre 

Estados Unidos y la Unión Soviética confirió con ello legitimidad a la empresa de la 

modernización y el desarrollo; y extender la esfera de influencia política y cultural se 

convirtió en un fin en sí mismo. (2007, 64) 

 

Para Escobar el fin de la Segunda Guerra Mundial posibilitó el fortalecimiento 

de la idea de la pobreza y la necesidad de intervenir sobre aquellos que se empiezan a 

identificar como pobres; un proceso que se legitima aún más después de la Guerra Fría. 

El señala que, “Los pobres aparecieron cada vez más como un problema social que 

requería nuevas formas de intervención en la sociedad. De hecho, fue en relación con la 

pobreza como surgieron las modernas formas de pensamiento sobre el significado de la 

vida, la economía, los derechos y la administración social” (2007, 49-50).  

Este contexto es justamente el escenario en el que nace también la UNESCO. 

Siendo una instancia de las Naciones Unidas, la UNESCO refleja las ideas políticas de 

quienes resultaron vencedores en la Segunda Guerra Mundial. Y si bien la industria 

económica y social que estudiada por Escobar es mucho más grande que el tema 

patrimonial, su paralelismo histórico sí nos permite comprender cómo los discursos 

provenientes de instancias como las Naciones Unidas fueron ganando legitimidad. Con 

respecto a la construcción del objeto discursivo del Desarrollo, Escobar señala que,  



72 

   
 

 

No todos los actores distribuidos a lo ancho de esta superficie tenían acceso a la 

definición de los objetos y al análisis de sus problemas. Estaban en juego algunos 

principios claros de autoridad, que tenían que ver con el rol de los expertos, con los 

criterios de conocimiento y competencia necesarios; con instituciones como Naciones 

Unidas, que detentaban la autoridad moral, profesional y legal para nominar objetos y 

definir estrategias, y con los organismos financieros internacionales que ostentaban los 

símbolos del capital y del poder. Esos principios de autoridad también concernían a los 

gobiernos de los países pobres con la autoridad política legal sobre la vida de sus 

súbditos; y, finalmente, la posición de liderazgo de los países ricos que poseían el poder, 

el conocimiento y la experiencia para decidir lo que debía hacerse. (2007, 81) 

 

Con esta cita, Escobar nos muestra la legitimidad de las Naciones Unidas a nivel 

global, gracias a varios dispositivos de poder, que posee como: la autoridad moral, la 

experticia técnica, los recursos económicos, entre otros. En este proceso, Escobar 

también describe cómo el proyecto modernizador requirió de la identificación de grupos 

de poblaciones como carentes en muchos sentidos, y el surgimiento de muchos 

dispositivos construidos para satisfacer dichas necesidades. Además, identifica tres ejes 

que distinguen esta formación discursiva: “las formas de conocimiento que a él se 

refieren, a través de las cuales llega a existir y es elaborado en objetos, conceptos y 

teorías; el sistema de poder que regula su práctica y las formas de subjetividad 

fomentadas por este discurso, aquellas por cuyo intermedio las personas llegan a 

reconocerse a sí mismas como ‘desarrolladas’ o ‘subdesarrolladas’” (2007, 29-30). 

El objeto discursivo del Patrimonio Cultural surge en un momento en el que 

desde las instituciones que lideran el Norte, empiezan a concebir toda la especie humana 

y todos los objetos del planeta como posibles de intervención. Después de la Segunda 

Guerra Mundial los enemigos políticos del Norte van disminuyendo; y luego de la 

Guerra Fría la conquista política se concreta, lo cual legitima la posibilidad de construir 

estos sueños expansionistas. Así, los líderes del Norte se sienten en la libertad de pensar 

a nombre de todos y todas. Como corolario de este proyecto universal se empiezan a 

identificar aspectos que se consideran esenciales a la humanidad; así, por ejemplo, la 

UNESCO empieza a hablar de deleite espiritual, goce estético y la educación propuesta 

bajo la lógica occidental; aspectos que se consideran deben ser alcanzados por toda la 

humanidad. Ideas que se argumentan con una supuesta objetividad y que se presentan 

como una verdad, lo que les convierte en un hecho incuestionable en el mundo en el que 

prima el método científico. 

Aquí, los elementos patrimonializables aparecen como en una suerte de orfandad 

y por eso se propone la necesidad de cuidarlos, conservarlos o salvaguardarlos. Además, 



73 

   
 

la forma de plantear esta necesidad se presenta como algo objetivo, lógico y casi que 

incuestionable; preceptos que forman el borde de este objeto discursivo. Recordando 

que “estamos sometidos a la producción de la verdad desde el poder y no podemos 

ejercitar el poder más que a través de la producción de la verdad” (Foucault 1980b, 

140). Veamos algunos documentos elaborados por la UNESCO, presentados de forma 

cronológica para comprender los discursivos relativos a la “naturaleza humana” que se 

promocionan en el proceso formativo del objeto discursivo patrimonial; empezando por 

lo dicho en 1948, 

 

Convencidos de que, al facilitar la circulación internacional de materiales visuales y 

auditivos de carácter educativo, científico y cultural, se promoverá el libre flujo de ideas 

a través de la palabra e imagen y se alentará la comprensión mutua de los pueblos, de 

conformidad con los objetivos de la Organización de las Naciones Unidas para la 

Educación, la Ciencia y la Cultura. (UNESCO 1948) 

 

Los lineamientos de la UNESCO se enmarcan en el proceso de la globalización. 

Un fenómeno que se consolida entre las múltiples instituciones internacionales que se 

crearon después de la Segunda Guerra Mundial y los medios de comunicación masivos 

como la radio y la televisión que facilitaron el intercambio de ideas. Para Néstor 

Canclini, “pese a la variedad e intensidad de procesos de globalización, ésta no implica 

la unificación indiferenciada ni la puesta en relación simultánea de todas las sociedades 

entre sí. Los países acceden de manera desigual y conflictiva a los mercados 

económicos y simbólicos internacionales” (1996, 17). Es decir que, el flujo de ideas 

propuesto por la UNESCO sigue la lógica piramidal descrita por Canclini; que implica, 

la circulación de las ideas bajo un direccionamiento Norte-Sur. Luego tenemos lo que se 

dijo en 1952: 

 

Convencidos de que un régimen de protección de los derechos de autor adecuado a 

todas las naciones y formulado en una convención universal, que se una a los sistemas 

internacionales vigentes sin afectarlos, contribuirá a asegurar el respeto de los derechos 

de la personalidad humana y a favorecer el desarrollo de las letras, las ciencias y las 

artes; Persuadidos de que un tal régimen universal de protección de los derechos de los 

autores facilitará la difusión de las obras del espíritu y una mejor comprensión 

internacional. (UNESCO 1952) 

 

La globalización además de constituirse en un proceso jerárquico de circulación 

de ideas y signos, se promociona como una necesidad inherente al progreso humano.14 

 
14 Sobre la globalización, señala Castells: “El nuevo sistema global que se constituye a partir de 

redes de intercambio y flujos de comunicación es a la vez extremadamente incluyente y extremadamente 



74 

   
 

Como si la vida tuviera legitimidad únicamente en ese espacio de la “universalidad”, 

por eso se propone la creación de mecanismos conceptuales, técnicos y regulatorios 

para su administración. Para 1954 se estableció la definición de los bienes culturales: 

 

Art. 1. Definición de los bienes culturales. Para los fines de la presente Convención, se 

considerarán bienes culturales, cualquiera que sea su origen y propietario:  

a. Los bienes, muebles o inmuebles, que tengan una gran importancia para el patrimonio 

cultural de los pueblos, tales como los monumentos de arquitectura, de arte o de 

historia, religiosos o seculares, los campos arqueológicos, los grupos de construcciones 

que por su conjunto ofrezcan un gran interés histórico o artístico, las obras de arte, 

manuscritos, libros y otros objetos de interés histórico, artístico o arqueológico, así 

como las colecciones científicas y las colecciones importantes de libros, de archivos o 

de reproducciones de los bienes antes definidos;  

b. Los edificios cuyo destino principal y efectivo sea conservar o exponer los bienes 

culturales muebles definidos en el apartado a. tales como los museos, las grandes 

bibliotecas, los depósitos de archivos, así como los refugios destinados a proteger en 

caso de conflicto armado los bienes culturales muebles definidos en el apartado a.;  

c. Los centros que comprendan un número considerable de bienes culturales definidos 

en los apartados a. y b., que se denominarán «centros monumentales. (UNESCO 1954) 

 

En la definición de bienes culturales se engloban elementos ligados al arte, a la 

arqueología, a la historia y a la arquitectura. Campos de conocimiento sobre los cuales 

se va tejiendo una conexión basada en la cultura, utilizada como un capital simbólico, 

como un elemento de prestigio o distinción social (Bourdieu 1997). La cultura se va 

imprimiendo sobre este conjunto de objetos para distinguirlos del resto y dotarlos de 

cierto prestigio; y recordemos que el prestigio “es el subtexto del poder” en el 

Patriarcado (Segato 2020). 

Hablar de “interés” nos remite necesariamente a la siguiente pregunta: ¿Es 

interesante para quién? El “interés” que se atribuye a los objetos que se empiezan a 

definir como bienes culturales es dado por un grupo de personas en particular; así que 

por más que se quieran promocionarlo como principios universales, estos no dejan de 

responder a contextos e intereses específicos. Si no, bien podríamos imaginar un 

diálogo con algún miembro de los pueblos en aislamiento voluntario que hay en el 

mundo y preguntarle sobre su “interés histórico” en los bienes culturales enlistados en 

las listas representativas de la UNESCO. La respuesta quedará a la imaginación de los 

lectores, pero la escena nos sirve para llevar la reflexión hasta los bordes discursivos del 

patrimonio cultural; en ese punto, en el que podemos cuestionar las ideas que se 

promocionan como naturales e indispensables para el progreso humano.  

 
excluyente. Incluyente de todo lo que tiene valor según los códigos dominantes en los flujos y excluyente 

de todo aquello que, según dichos códigos, no tiene valor o deja de tenerlo” (Castells 2022). 



75 

   
 

Bajo premisas como la del “interés universal”, el aparato discursivo detrás del 

patrimonio le otorga legitimidad. Es la posibilidad de convertir sus postulados en 

verdades universales; un recurso intrínseco a las lógicas del poder (Foucault 1980b). 

Pocos años después en 1956, se establecen las responsabilidades del Estado frente al 

Patrimonio Cultural: 

 

Estimando que la más segura garantía existente para conservar los monumentos y obras 

del pasado reside en el respeto y estimación que por ellos sientan los pueblos, y 

persuadida de que esos sentimientos pueden estimularse en gran parte mediante una 

acción apropiada inspirada por la voluntad de los Estados Miembros de desarrollar la 

ciencia y las relaciones internacionales (1956: Recomendación que define los Principios 

Internacionales que deberían aplicarse a las Excavaciones Arqueológicas). (UNESCO 

1956) 

 

Lo que se plantea como una necesidad de estimular los sentimientos, parte de la 

premisa de que los conocimientos sobre temas históricos, lugares arqueológicos y más, 

implican alguna forma de superación o de evolución. Al respecto, recuerdo una 

experiencia que vivimos con mi esposo cuando visitamos uno de los complejos 

arqueológicos en el Cuzco hace unos años. Mientras estábamos tratando de entender 

algo de lo que allí había pasado en tiempos antiguos, un grupo de turistas ejercía una 

gran presión para tomarse la foto icónica del viaje; aquella que pudiera publicitarse en 

las redes sociales, para demostrar que estuvo ahí, en ese lugar emblemático. En ese 

momento, el “interés universal” que se promociona como una piedra angular del 

progreso humano, está lejos de ser tal y más bien se constituye simplemente en un ícono 

de prestigio social. No se constituye de ninguna manera en una expresión del 

conocimiento que se podría adquirir por visitar esos lugares, sino un ícono de estatus 

basado en la posibilidad de promocionar el viaje realizado. En este sentido, no es sino 

simplemente una práctica de consumo.  

Por otro lado, además de convertirse en una práctica de consumo, la proximidad 

con los temas patrimoniales, identificados en su versión más amplia como “cultura”, se 

constituye en una práctica de poder que implica la adquisición de capitales simbólicos 

(...) Desde muy niña escuchaba en varios lugares hablar de la “Cultura general”; con 

ella, se supone que una debía saber de ciertas cosas para poder decir que éramos 

personas “cultas”. En aquella época veía a los adultos calificados como “cultos” el 

hablar de historia, arte o de ciertos lugares geográficos; y entendía que también debía 

esforzarme por adquirir dichos conocimientos. Estaba así inmersa en un proceso de 

socialización en el que era importante adquirir estos elementos de prestigio social; para 



76 

   
 

poder sentirme de alguna forma “más letrada” o “más ilustrada” que el resto de 

personas. Sin duda, esto era una huella colonial en mi propia biografía y una iniciación 

en el mundo patriarcal que promueve el prestigio.  

Al respecto, también recuerdo la experiencia vivida por un joven investigador, 

quien contaba su historia: “A mí me encantaba ir a las iglesias antiguas, museos y 

visitar restos arqueológicos. Y mi tía me decía: “¡Que es pues hijito, que fascinación tan 

cojuda la tuya, eso de andar viendo piedras viejas ¡”. El cuestionamiento de la tía a su 

sobrino podría ser concebida como producto de su “ignorancia”; una respuesta-reflejo y 

condicionada ante la carencia de la “cultura”, que se promociona como un deber ser de 

todas las personas. Pero, ¿Por qué la señora debería tener conocimientos sobre dichos 

temas, a sabiendas que su vida se basaba en la costura como herramienta para alimentar 

a sus 5 hijos?  

No puedo en este espacio dedicar el tiempo a analizar “los ideales” o el “deber 

ser” en estos casos, pero lo que sí pretendo hacer es analizar las relaciones de poder que 

los objetos discursivos patrimoniales crean a su paso. Así podremos ver cómo en el día 

a día estos discursos permean nuestra cotidianidad e influyen directamente en nuestros 

comportamientos; más allá de los esencialismos humanos que se suelen promocionar en 

la institucionalidad del Norte, como la noción de cultura que se identifica como un claro 

ícono de superioridad intelectual en 1960: 

 

I. DEFINICIÓN. 1. A los efectos de la presente Recomendación, se entiende por 

“museo” cualquier establecimiento permanente administrado en interés general a fin de 

conservar, estudiar, poner en evidencia por medios diversos y, esencialmente, exponer 

para el deleite espiritual y la educación del público un conjunto de elementos de valor 

cultural: colecciones de objetos de interés artístico, histórico, científico y técnico, así 

como jardines botánicos y zoológicos, y acuarios. 

[...] 

V. LUGAR Y FUNCIÓN DE LOS MUSEOS EN LA COMUNIDAD. 13. Los museos 

deberían ser centros intelectuales y culturales de las localidades en que se hallen 

situados. A este fin, deberían contribuir a la vida intelectual y cultural de la población, y 

esta última debería poder participar en sus actividades y en el fomento de los museos. 

Así debería ocurrir especialmente en los museos situados en ciudades pequeñas o 

pueblos, y cuya influencia es a menudo desproporcionada a su tamaño. (UNESCO 

1960) 

 

Con la idea del museo como un lugar de conservación para la exposición y la 

puesta en escena, nuevamente se evidencia un proceso de “usurpación simbólica” en el 

que los elementos son arrancados de su contexto original, para su posterior 



77 

   
 

interpretación y reapropiación por parte de otros (Guerrero 2004). En 1966 se siguió 

reforzando el vínculo de la cultura con las ideas elevación intelectual y moral: 

 

Art. 1. Toda cultura tiene una dignidad y un valor que deben ser respetados y 

protegidos. 2. Todo pueblo tiene el derecho y el deber de desarrollar su cultura. 3. En su 

fecunda variedad, en su diversidad y por la influencia recíproca que ejercen unas sobre 

otras, todas las culturas forman parte del patrimonio común de la humanidad. Art. 2. Las 

naciones se esforzarán por lograr el desarrollo paralelo y, en cuanto sea posible, 

simultáneo de la cultura en sus diversas esferas, con el fin de conseguir un equilibrio 

armónico entre el progreso técnico y la elevación intelectual y moral de la humanidad. 

(UNESCO 1966) 

 

La noción de progreso y la preocupación por el futuro corresponden a una forma 

lineal de observar el tiempo que es propia de la matriz occidental para la existencia. En 

ella el pasado, el presente y el futuro forman una línea por la cual se transita, siendo el 

futuro el referente que guía la caminata y el fin de la humanidad; éste es por excelencia 

mucho mejor que el pasado y el presente. Boaventura de Souza describe a este 

fenómeno como la “razón indolente”. Un tipo de razón que concibe el tiempo de forma 

lineal; el futuro se observa como una derivación automática del presente, y por este 

motivo no dedica su tiempo a pensarlo ya que cree saber todo de él. Las proyecciones 

del mañana se realizan en base a la planificación de la historia (lineal) y el dominio de 

la Tierra (Souza 2002). 

Esta visión del tiempo se impone sobre otras formas de concebir el tiempo, en 

las que se considera que el futuro no es tan importante como el pasado. Para algunos 

pueblos indígenas, por ejemplo, es muy importante tener como referente el pasado, ya 

que es de este tiempo de donde se toman los conocimientos necesarios para orientar su 

día a día; en tanto que el futuro no se ve, y por tanto se considera que está a sus espaldas 

y tampoco tiene la misma relevancia que el pasado. Estas formas varias de concebir el 

tiempo son ajenas la matriz occidental para la existencia; de todas formas, esta segunda 

es la que impera en el mundo actual. 

Al ser el futuro una suerte de paraíso anhelado, el caminar hacia este horizonte 

se observa como sinónimo de progreso humano. En este sentido, podemos notar que hay 

una lectura negativa del presente, que se centra en identificar las carencias actuales para 

convertirlas en una plataforma de proyección hacia el futuro. En otro espacio, analicé 

cómo se da esta dinámica en el campo socioeconómico del Desarrollo, e identifiqué 

algunas características que bien se pueden aplicar en este caso. “Lo que caracteriza su 

mirada es la búsqueda sistemática de las carencias, de todo aquello que hace falta para 



78 

   
 

cumplir con los estándares de lo que se considera es el progreso humano” (González 

2016, 113). 

En el caso del Desarrollo, el progreso humano se va asociando con el aumento 

de la capacidad de consumo y la adopción de formas de vida basadas en el American 

Dream, promesa del gran capital. En el caso del patrimonio cultural, la noción de 

progreso está acompañada por aquellos elementos relacionados a la “cultura general” y 

que se constituyen en símbolos de prestigio social, como mencionamos anteriormente. 

Evidentemente el imaginario final en la promesa del Desarrollo es mucho más tangible 

que en el caso del patrimonio, pero no podemos dejar de decir que la idea subyacente es 

la misma: caminar hacia un mundo “mejor”, en el que “lo mejor” está entendido bajo las 

nociones de superioridad emitidas por el Norte, ideas ancladas en los vacíos que se le 

atribuyen discursivamente al Sur: 

 

Es el fetiche del Norte o, mejor dicho, el fetichismo del Norte como reino de las 

mercancías, que va interviniendo y forzando su entrada en la pluralidad de cosmos del 

planeta. Lo que captura al continente hacia el Norte es el magnetismo de una fantasía de 

abundancia, de un fetichismo de la región de la abundancia, aplicado sobre psiquismos 

que fluctúan en un vacío de ser, en un espacio que se ha tornado desprovisto de su 

magnetismo propio, antes garantizado por los placeres y obligaciones de la 

reciprocidad. (Segato 2016, 30) 

 

El accionar de la UNESCO se nutre del sentido de la carencia que se observa en 

el Sur y los Sures y es lo que utiliza como discurso para argumentar su labor 

administrativa; una tarea que al principio se manifiesta en un mundo patrimonial 

material, pero que luego se desplaza hacia “lo inmaterial”. Este concepto que se 

manifiesta como neutro, inocente, como una simple tajada más del pastel patrimonial, es 

infinitamente complejo, dado que quienes entran al escenario con él, son otros seres 

humanos. Aquí la incursión antropológica o etnológica permite esta intromisión; por eso 

en 1970 la Convención sobre las Medidas que Deben Adoptarse para Prohibir e Impedir 

la Importación, la Exportación y la Transferencia de Propiedad Ilícitas de Bienes 

Culturales dice que:  

 

Para los efectos de la presente Convención se considerarán como bienes culturales los 

objetos que, por razones religiosas o profanas, hayan sido expresamente designados por 

cada Estado como de importancia para la arqueología, la prehistoria, la historia, la 

literatura, el arte o la ciencia y que pertenezcan a las categorías enumeradas a 

continuación: […] f) el material etnológico. (UNESCO 1970) 

 



79 

   
 

En este punto vemos un salto cualitativo bien importante: en el campo del 

patrimonio cultural se empiezan a considerar ciertos elementos propios de los pueblos 

vivos como parte de sí. Es decir que, la noción de patrimonio cultural va trascendiendo 

su interés en objetos históricos, arqueológicos y paleontológicos entre otros para cruzar 

al campo de lo vivo; esto es lo que se puede comprender con el interés en el “material 

etnológico”. Un matrimonio entre la antropología y el Patrimonio Cultural que se va 

consumando poco a poco; así, dos años más tarde se dijo que: 

 

A los efectos de la presente Recomendación se considerará “patrimonio cultural” : Los 

monumentos: obras arquitectónicas, obras de escultura o de pintura monumentales, 

inclusive las cavernas y las inscripciones, así como los elementos, grupos de elementos 

o estructuras que tengan un valor especial desde el punto de vista arqueológico, 

histórico, artístico o científico; Los conjuntos: grupos de construcciones, aisladas o 

reunidas, que por su arquitectura, unidad e integración en el paisaje tengan un valor 

especial desde el punto de vista de la historia, del arte o de la ciencia; Los lugares: zonas 

topográficas, obras conjuntas del hombre y de la naturaleza que tengan un valor especial 

por su belleza o su interés desde el punto de vista arqueológico, histórico, etnológico o 

antropológico. (UNESCO 1972) 

 

Aquí se consuma el patrimonio cultural con un objeto de discurso, en la medida 

en la que se lo ha definido conceptualmente y se han establecido sus límites. Pero, como 

mencioné anteriormente este objeto discursivo no se quedó ahí, sino que avanzó hacia 

un proceso de atomización aún más depurado, mismo que permitió el establecimiento 

de una subdivisión cada vez más consistente entre lo material y lo inmaterial. El rastro 

de lo inmaterial en el campo del patrimonio cultural se empieza a evidenciar en el 

material etnológico citado en el año de 1970, pero su concepción se fortalece en los 

años siguientes; de tal forma que en 1976 es tanto el peso de lo inmaterial, que se 

plantea la necesidad de ampliar el concepto del patrimonio cultural: 

 

Considerando […]; c) que la cultura ha dejado de ser Únicamente una acumulación de 

obras y de conocimientos que produce, compila y conserva una minoría selecta para 

ponerlos al alcance de todos, o que un pueblo rico por su patrimonio ofrece a otros 

como modelo del que les hubiere privado la historia; que la cultura no se limita al 

acceso a las obras de arte y a las humanidades, sino que es a la vez adquisición de 

conocimientos, exigencia de un modo de vida, necesidad de comunicación;  

I. DEFINICIONES Y CAMPO DE APLICACIÓN […] 3. A los efectos de la presente 

recomendación: a) el concepto de cultura se amplía a todas las formas de creatividad y 

de expresión de los grupos o los individuos, ya sea en sus modos de vida o en sus 

actividades artísticas; b) el libre acceso democrático de las masas populares a las 

culturas supone la existencia de políticas económicas y sociales apropiadas; c) la 

participación en la vida cultural supone la asociación de los diferentes sectores sociales 

tanto en la toma de decisiones como en la ejecución y en la evaluación de actividades. 

(UNESCO 1976) 

 



80 

   
 

De esta manera, el patrimonio cultural va perdiendo su vínculo fundamental con 

los elementos materiales y se empieza a enfatizar su caracterización inmaterial. Luego 

en el proceso de atomización de lo inmaterial en el mundo patrimonial, en 1989 se 

empieza a hablar de la “cultura tradicional o popular”: 

 

La cultura tradicional y popular es el conjunto de creaciones que emanan de una 

comunidad cultural fundadas en la tradición, expresadas por un grupo o por individuos 

y que reconocidamente responden a las expectativas de la comunidad en cuanto 

expresión de su identidad cultural y social; las normas y los valores se transmiten 

oralmente, por imitación o de otras maneras. Sus formas comprenden, entre otras, la 

lengua, la literatura, la música, la danza, los juegos, la mitología, los ritos, las 

costumbres, la artesanía, la arquitectura y otras artes. (UNESCO, 1989) 

 

En este mismo documento se establece la importancia de que los Estados 

miembros de la organización identifiquen la cultura tradicional y popular de cada país, 

además de que creen mecanismos para su salvaguardia. Los Estados deben:  

 

c) estimular la creación de una tipología normalizada de la cultura tradicional y popular 

mediante la elaboración de: i) un esquema general de clasificación de la cultura 

tradicional y popular, con objeto de dar una orientación a nivel mundial; ii) un registro 

general de la cultura tradicional y popular; y iii) clasificaciones regionales de la cultura 

tradicional y popular, especialmente mediante proyectos piloto sobre el terreno. 

(UNESCO, 1989) 

 

Este documento de recomendaciones fue muy importante en el campo del PCI, 

dado que fue uno de los primeros mecanismos para presionar a los Estados a que 

incursionaran con más fuerza en el ámbito inmaterial. Si bien las acciones estatales 

preceden al año de1989, como analizaré en el siguiente capítulo, a partir de esta 

Recomendación se empieza a disponer la creación de mecanismos institucionalizados en 

la materia. Un conjunto de esfuerzos que no fueron gratuitos, sino que obedecieron a los 

intereses manifestados en el Norte. Así lo evidencia el testimonio del ex director de la 

UNESCO Mounir Bouchenaki,  

 

Con posterioridad a 1989, con el fin de analizar las repercusiones que había tenido esta 

Recomendación, se llevaron a cabo varias evaluaciones regionales que culminaron en la 

Conferencia Internacional de Washington de junio de 1999, organizada conjuntamente 

por la UNESCO y la Institución Smithson. Los expertos que participaron en esta 

conferencia llegaron a la conclusión de que era necesario revisar los instrumentos 

legales o elaborar uno nuevo para solucionar los problemas de terminología y de 

alcance de esta materia de manera más adecuada. La Conferencia señalaba la necesidad 

de dar más protagonismo a los portadores de la tradición que a los estudiosos y también 

destacaba la necesidad de una mayor amplitud de criterio, de manera que el patrimonio 

abarcara, no solo los productos artísticos como cuentos, canciones, etc., sino también 

los conocimientos y valores que hicieron posible su producción, los procesos creativos 



81 

   
 

que generan los productos y los modos de interacción por los cuales estos se reciben y 

valoran. (2004, 7) 

 

Se empieza a construir entonces una institucionalidad propia para el mundo del 

PCI, misma que requiere de normas, procedimientos, conceptos y otras herramientas 

para poder operativizar las preocupaciones provenientes del Norte, construidas y 

alimentadas paulatinamente:  

 

Hace un decenio apenas, la expresión “patrimonio cultural inmaterial” era 

prácticamente desconocida y sólo era utilizada por un reducido número de expertos. Tal 

y como se señala en la introducción del presente informe, la noción de patrimonio 

inmaterial se utilizó oficialmente por primera vez en la Conferencia MONDIACULT, 

celebrada en México en 1982. Años más tarde, en la Recomendación de la UNESCO 

sobre la Salvaguardia de la Cultura Tradicional y Popular (1989), se daba la siguiente 

definición de este tipo de cultura: […]. Desde que se iniciaron las negociaciones para 

elaborar un instrumento normativo internacional, la expresión “patrimonio cultural 

inmaterial” ocupó de nuevo el primer plano. (2013, 19)  

 

Como parte de este esfuerzo nace en el año 2003 la Convención para la 

salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial; el principal instrumento a nivel mundial 

sobre el objeto discursivo del PCI. Aquí, el PCI está definido y conceptualizado, y 

contiene las ideas provenientes del Norte al respecto, fundamentadas en la supuesta 

necesidad de administrar aquello que se considera “valioso” para la humanidad. Ahora 

bien, no basta con entender que el contexto político y las condiciones que han permitido 

la instauración de este objeto discursivo a nivel mundial; si no identificamos las 

relaciones de poder institucionales de tipo Norte-Sur (es). Es decir, como el Uno logra 

transmitir un conjunto de ideas, conceptos, normas y más que direccionan claramente el 

comportamiento en el Sur. Veamos una manifestación de esta relación, tras analizar el 

rol del Ecuador en este proceso de surgimiento del PCI en el seno de la UNESCO.  

 

5. 1. El Norte en su posición privilegiada para la instauración de objetos 

discursivos 

 

Antes del surgimiento de la Convención del 2003 sobre el PCI, hubo muchas 

reuniones, encuentros, seminarios, entre otros, a fin de crear los contenidos de ese 

documento cuya injerencia tiene hasta la fecha grandes repercusiones a nivel mundial. 

Reuniones que la propia UNESCO considera como claves para el surgimiento de la 

Convención (2003c). Este proceso para nosotros como Ecuador se constituye en un 



82 

   
 

claro ejercicio de poder, en la medida en que no participamos en el proceso a nivel 

estructural, sino más bien cosméticamente. Elaboré una tabla con varios de estos 

episodios suscitados en los previos del 2003 y el tipo de participación de los mismos por 

parte del Ecuador; para sustentar este análisis (Ver Anexo 1). 

Entre los años de 1999 y 2003 se realizaron 6 reuniones del Consejo Ejecutivo 

de la UNESCO y 2 Conferencias Generales (No. 31 y 32). Los miembros del Consejo 

Ejecutivo son escogidos cada 4 años y se reúnen dos veces por año para examinar la 

puesta en marcha de los programas adoptados por la Conferencia General. En ese 

periodo el Ecuador no formaba parte del Consejo Ejecutivo, así que no pudo generar 

algún tipo de incidencia en esas instancias. En tanto que, en las 2 Conferencias 

Generales su participación fue obligatoria. En la Conferencia 31ª, participó el ministro 

de Educación, Cultura y Deportes de la época; quien dijo:  

 

Nos pronunciamos definitivamente por la paz como elemento indispensable para el 

desarrollo, para la resolución efectiva y práctica de los nuevos problemas de la 

educación, la ciencia, la cultura y la comunicación, en el contexto de proteger y 

reafirmar el bien común y el respeto irrestricto de los derechos humanos. […] Estamos 

de acuerdo con todos los que han intervenido anteriormente, en que el futuro de la 

humanidad estará marcado por los trágicos acontecimientos del 11 de septiembre de 

2001, pues la agresión de los terroristas a Estados Unidos de Norteamérica, país con el 

que nos solidarizamos, fue también a toda la humanidad, representada por cientos de 

ciudadanos de los cinco continentes, y coincidimos también en que ahora, más que 

nunca, debe predominar la inteligencia en la búsqueda de soluciones para este nuevo e 

inusitado problema de escala mundial. […] Hoy, más que nunca, el diálogo de las 

culturas y de las religiones debe ser tarea propiciada e impulsada por la UNESCO, 

Organización que se ha caracterizado por el respeto a la pluralidad y a la diversidad. 

Prolongar la vigencia de una declaratoria en este sentido puede ser una de las buenas 

conclusiones de esta 31ª Asamblea. Y, por supuesto, seguir impulsando el desarrollo de 

la educación, la cultura, la ciencia en pro de todos los seres humanos, tiene que seguir 

siendo una meta permanente de todas las decisiones. […] En una breve conclusión, es 

necesario que se busquen y afinen mejores y más efectivos caminos para lograr la gran 

meta propuesta por la ONU de llegar en el 2015 a reducir los índices de pobreza a la 

mitad de lo que eran al inicio de este nuevo milenio. El Ecuador está integrado a una 

corriente positiva e innovadora, dentro de la cual la cultura de paz está entre sus 

prioridades. (2003b, 303-4) 

 

Estas palabras no hacen sino denotar la legitimidad otorgada a la UNESCO y 

todo su accionar. Las ideas y aspiraciones son aplaudidas y aceptadas dado que como 

vimos anteriormente, están enraizadas en discursos de verdad. De igual forma, en la 32ª 

reunión de la Conferencia General de las Naciones Unidas, el ministro de Educación y 

Culturas y presidente de la Comisión Nacional para la UNESCO del Ecuador, señaló lo 

siguiente:  



83 

   
 

No menos importante para el Ecuador es la adopción, en esta Conferencia, de la 

Convención Internacional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de la 

humanidad. Nuestro Gobierno considera que este es el gran salto cualitativo que desde 

la UNESCO se le propone a la humanidad, con miras a colaborar, enriquecer y facilitar 

un diálogo basado en la igualdad y el respeto de toda expresión cultural y en todos los 

rincones del mundo, lo que constituye el firme camino para el encuentro de los valores 

que permitan volver a creer firmemente en el ser humano y en lo humano, en cuanto 

protagonista permanente de la construcción de la historia del futuro planetario. (2005a, 

267) 

 

Lejos de cuestionar las expresiones y sentires de estas personas, lo que me 

interesa en este apartado es reflexionar sobre el nivel discursivo que se sitúa en el plano 

del consumo de ideas. Es decir, en el nivel en el que se asume el objeto discursivo 

proveniente del Norte y hasta se aplaude su existencia. Lo cual es factible en la medida 

en el poder que logra ostentar el Norte en relación al Sur y que nos coloca en posición 

de espectadores de sus objetos discursivos; frente a lo cual en el sur o sures, se han 

generado muchas formas de resistencia a través de críticas, como las mencionados en el 

estado de la cuestión que describí en la introducción de este trabajo. 

Mientras a quienes levantamos la palabra en el Sur, nos toca argumentar de mil 

formas lo dicho para poder gozar de cierta credibilidad, la palabra del Norte se basta por 

sí misma. Incluso los conceptos que inventan que muchas veces son desconocidos a 

nivel local en el Sur o en los Sures, se constituyen en términos que debemos conocer 

para acceder a determinados espacios. No es extraño, por ejemplo, que, para ingresar a 

trabajar en organizaciones de la sociedad civil, una deba familiarizarse con muchas 

palabras provenientes de la Cooperación Internacional del Norte, y que hasta a veces no 

tienen ni mucho sentido en el idioma español. La palabra “empoderamiento” es una de 

ellas; uno de esos términos forzados a meterse en nuestras entrañas institucionales. La 

expresión del Norte está en la cúspide del poder y al radicar en instituciones como la 

UNESCO, no puede ser cuestionada y quizás, ni siquiera se nos ocurre hacerlo. 

Recordemos pues que, el poder, aunque es invisible y muchas veces imperceptible, tiene 

una gran capacidad para constituir la subjetividad de las personas, nos asigna un lugar 

para hablar y nos coloca en los límites de la reflexión. 

Aunque comparto lo propuesto por Howard Zinn (1980) sobre los Estados, como 

construcciones arbitrarias y nada representativas de toda la población; no puedo dejar de 

buscar los rastros del Estado ecuatoriano en el proceso de institucionalización del PCI. 

La razón no es otra que encontrar las huellas de esta participación, porque el Estado es 

el puente más grande en la relación colonizadora Norte-Sur (es). Los eventos 



84 

   
 

mencionados figuran en la página web de la UNESCO como momentos fundamentales 

para la historia del PCI, y en ellos, el Ecuador figura muy superficialmente. Sólo hay 3 

participaciones de representaciones ecuatorianas en dichos eventos; los cuales, por 

cierto, no son medulares en relación a la Convención del 2003. Nuestra participación 

figura más como una suerte de representación diplomática para cumplir con el discurso 

democrático que subyace al accionar del Norte, quien es realmente el gran mentalizador 

de la Convención. 

Estas son, en síntesis, algunas de las características del contexto de la política en 

el escenario mundial o mainstream y de la geopolítica que se constituyen en una de las 

condiciones que posibilitan la formación discursiva del PCI. Junto a las otras que 

analicé anteriormente se constituye en parte de los factores que han permitido la 

instauración del objeto discursivo del PCI como un producto de la matriz occidental 

para la existencia. Ahora, veamos cómo el PCI se va institucionalizando en el Estado 

Ecuatoriano, gracias a la relación colonial Norte-Sur(es) en la que habitamos.  

 

  



85 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 

   
 

Capítulo segundo 

La institucionalidad del Patrimonio Cultural en el Ecuador 

 

 

En el capítulo anterior vimos las condiciones que posibilitaron el surgimiento del 

PCI como un objeto discursivo proveniente del Sistema Político Patriarcal, en este 

capítulo analizaré como este objeto se introduce poco a poco en el Ecuador, creando a 

su paso un gran complejo institucional y normativo. Revisemos este proceso, no sin 

antes mencionar que en este análisis si bien tomo algunas fechas para ilustrar cómo se 

va gestando el proceso de institucionalización del PCI en el Ecuador, los hechos no 

responden obligatoriamente a una descripción cronológica. A ratos irrumpo la narración 

con datos de otros tiempos (ya sean anteriores o posteriores), a fin de ilustrar o 

ejemplificar determinadas ideas. 

Los Estados son espacios en disputa por varios motivos, pero uno de los más 

importantes se debe a su estructuración basada en la colonialidad del poder. En relación 

al origen del Estado latinoamericano, Aníbal Quijano señala: “La europeización cultural 

se convirtió en una aspiración. Era un modo de participar en el poder colonial pero 

también podía servir para destruirlo y, después, para alcanzar los mismos beneficios 

materiales y el mismo poder que los europeos; para conquistar la naturaleza” (1991, 12-

3). Gracias a este patrón de comportamiento, desde su nacimiento los Estados 

latinoamericanos han partido de la negación y dominación de todos aquellos que 

figuraron en el último peldaño social durante la conquista; una relación que se suele 

representar generalmente en la literatura del tema como la relación del Estado y sus 

otros; 

 

La hasta ahora insanable lacra de la percepción eurocentrista del dominante sobre el 

dominado (“indio’”, “negro” o “mestizo”), que bloquea la admisión de tal dominado 

como un otro sujeto, es decir, diferente pero igual. Y por lo cual, la ciudadanía del 

dominado no puede ser cabal, ni la sociedad realmente nacionalizada, ni el Estado 

efectivamente representativo, ni el orden políticosocial estable y legítimo. (Quijano 

2014a, 206-7) 

 

En la misma línea de análisis, la antropóloga Rita Segato señala que, “Todo 

estado –colonial o nacional- es otrificador, alterofílico y alterofóbico simultáneamente. 

Se vale de la instalación de sus otros para entronizarse” (Segato 2007, 138). Además, 

agrega que las sociedades poscoloniales están moduladas por una fuerte estratificación 



87 

   
 

étnico-racial, pero la ingeniería de la estratificación es variable. Fernando Velasco, 

describe el proyecto político y económico del naciente Estado ecuatoriano en los 

siguientes términos: “Los flamantes gobernantes se sentirán herederos del poder español 

y tratarán de no apartarse mayormente de ese aparato recientemente adquirido y del cual 

pretenden servirse para lograr sus intereses” (1979, 129). Por este motivo, luego de la 

batalla del 24 de mayo de 1822, conocida como Batalla de Pichincha aparecieron 

pintadas las paredes de Quito con la frase “Ultimo día del despotismo y primero de lo 

mismo”, como una clara ironía frente a la continuidad que tendría la dominación 

española pero ahora con rostros locales.  

Además, de la economía, el naciente campo educativo también adquirió su 

inspiración en Europa, por eso, el 30 de agosto de 1869 se funda en Quito la Escuela 

Politécnica Nacional, una de las principales instituciones educativas del Ecuador hasta 

la hoy en día. Una instancia formada con el apoyo de la Compañía de Jesús y la 

respectiva inspiración europea:  

 

La naciente Politécnica fue concebida como el primer centro de docencia e 

investigación científica, como órgano integrador del país y como ente generador del 

desarrollo nacional. Fue el Provincial Alemán de la Orden de la Compañía de Jesús, 

quien envía al Ecuador para la naciente Politécnica, un equipo de sabios y jóvenes 

religiosos, con una relevante preparación científica, unido a un inquebrantable espíritu 

de trabajo y una ejemplar identificación con el país. Ellos fueron: el alemán Juan 

Bautista Menten, primer decano –director, el alemán Teodoro Wolf y el italiano Luis 

Sodiro. (Velasco 1979, 136) 

 

Así la ciencia de origen eurocéntrico empieza a encontrar un asidero en el 

Ecuador, a través de este tipo instancias. De igual forma, la necesidad de importar y 

aplicar los códigos europeos también se vio  reflejada en el mundo de la cultura, 

entendida como un capital simbólico (Bourdieu 1997), y en los proceso de urbanización 

y de construcción de ciudadanía.15 Al respecto, Eduardo Kingman en su libro La ciudad 

y los otros: Quito, 1860-1940. Higienismo, ornato y policía, analiza a profundidad 

cómo la ciudad de Quito se creó a partir de un proyecto político elitista en el que la 

cultura fue uno de los ejes constitutivos:  

 

Lo urbano se identificó con determinadas formas culturales. Estas formas culturales 

eran asumidas, muchas veces, como mecanismos de distinción (en el sentido de 

Bourdieu) o como preocupación de las elites por reinventar su origen: las ideas del 

 
15 En este apartado utilizo la concepción planteada por Pierre Bourdieu sobre cultura, como un 

capital simbólico o como un elemento de prestigio social a partir de la adquisición o dominio de ciertos 

objetos inmersos en este campo (Bourdieu 1997).  



88 

   
 

Patrimonio, los ciclos fundacionales, la Hispanidad; en otros casos, como futuro 

deseado o “nostalgia de futuro”. Al interior de lo urbano existía lo “no urbano” (me 

refiero a la presencia indígena en la ciudad) pero era invisibilizado, no se hacía un 

registro de ello o, en otros casos, se lo asimilaba a la barbarie o a la suciedad, la 

enfermedad, la anomia. (Kingman 2006, 42) 

 

Este autor también analiza cómo la construcción de la idea nación se basó en una 

profunda brecha social, “la mayoría de la población era analfabeta, y a su vez, estaba 

escasamente secularizada, de modo que no participaba de buena parte de los 

imaginarios a partir de los cuales se intentaba construir la sociedad nacional” (2006, 

49). “Los procesos de creación de ciudadanía fueron intensos y con mecanismos 

semejantes a los europeos en lo que se refiere a la importancia de la alfabetización y la 

cultura” (Capel 2006, 32). Para cumplir con todos estos fines, muchos ecuatorianos 

viajaban a Europa, a nutrirse de todos aquellos elementos que pudieran traer al proceso 

de cambio se estaba gestando en el Ecuador. En un texto de Gonzalo Zaldumbide de 

1922, encontramos referencias sobre esta élite que viajaba a Europa y regresaba al 

Ecuador: 

 

El que volvía de lejos era un oráculo. Generalmente volvía más desdeñoso; y los que 

escuchaban sus relatos maravillosos, que tenían por entonces mucho del mentir de las 

estrellas, se avergonzaban de su aldeaneria. En su fondo Serrano, campesino, contentos 

estaban, sin duda, esos viajadores querenciosos, de haber regresado “a la llacta”. Pero su 

nuevo papel de civilizados, de bautizados en el extranjero, les imponía el desdén y la 

falsa nostalgia. Comedia ingenua, forzada, que impresionaba la credulidad de soñadores 

débiles e inquietos, o irritaba el humor de los orgullosos, que se creían tenidos en menos 

por los “Viajados”. En unos y otros, era elegancia de espíritu, prueba de inmanente 

superioridad y de aptitud a civilizarse, el desdeñar el terruño y aspirar a irse, 

sacudiéndose el polvo de las sandalias. (1922, 145)  

 

Zaldumbide encontraba en el Quito de 1922 un proyecto elitista modernizador, 

frente al cual alzaba su voz de protesta; y uno de sus principales reclamos se centraba en 

la devolución de la pileta de piedra que se había sacado de la plaza de San Francisco, 

uno de los principales íconos de la historia del agua de la ciudad: 

 

¡Devuélvasenos nuestra pila de San Francisco, ornamento y vida de aquel conjunto 

arquitectural, que sobre el fondo del templo y al pie de la estupenda “grada redonda”, se 

destacaba como remate de ese paisaje de piedra! ¡Devuélvasenos la pila de San 

Francisco! ¡La reclama su centro nativo, cuya antigua historia narraba la voz del agua 

en el silencio nocturno, y al cual todavía restituiría algo de su carácter, aun cuando ya 

no la rodeasen, como en otro tiempo, los clásicos aguadores, ni las mujeres del pueblo 

fuesen a llenar sus cantaros, realizando al echarlo al hombro, con su rebozo y su falda 

de corte antiguo, la última imagen bíblica viviente! Que vuelva la pila enorme de 

tazones anchos y brocal labrado, gastado a trechos por el roce y el diario trafago del 

pueblo humilde. Que vuelva en procesión popular y reparadora. (1922, 140-1) 



89 

   
 

 

Este bonito y emotivo relato de Zaldumbide tiene un trasfondo arrollador como 

es la denuncia de un proyecto modernizador que se instauraba con fuerza por encima de 

sus otros; una iniciativa anclada en la idea de mejorar y superar lo que se veía como 

vestigios de un mundo que avergonzaba al poder. En este contexto podemos evidenciar 

cómo se activa la relación Norte-Sur a través del capital letrado, por llamar de alguna 

manera a la posesión de la habilidad de la lectura y escritura, y su valoración en este 

mapa de poder que estamos analizando. El Norte como característica de poder que se 

activa en quienes están más cerca de este tipo de capital; y al mismo tiempo, va 

estableciendo un distanciamiento en quienes no lo poseen. En los casos citados por 

Zaldumbide o Kingman, en los humildes, los analfabetos, todos aquellos que van 

representando lo no letrado. Este proceso que además de configurar una relación racial 

establece a su paso una relación de género. Como analicé anteriormente, con el caso de 

la razón y el método científico, y el campo de lo material; el capital letrado no se puede 

comprender o describir como esencialmente masculino.  

El mundo de las letras o la alfabetización, en la constitución del Sistema Político 

Patriarcal, es un engranaje que permite la externalización de la vida en varios sentidos. 

La alfabetización es ampliamente promocionada por grandes agencias del Norte, como 

la USAID, como una necesidad básica para el progreso humano, junto a la salud y la 

infraestructura:  

Los tres elementos que se mencionan, sanidad, educación e infraestructura, se 

constituyen en condiciones básicas para la expansión del mercado. “Los empleados que 

son saludables y tienen familias saludables tienden a ser más productivos y a perder 

menos tiempo por absentismo” (USAID, 2010a, p. 6); además, las personas que viven 

por más tiempo se convierten en mejores consumidoras, por eso el aumento de la 

longevidad es una de las variables tomadas en cuenta por algunas empresas a la hora de 

expandir sus mercados (USAID, 2006a, p. 16). Agregan que en el mundo se aprecia 

lugares en donde hay “inhabilidad para leer, escribir y adquirir los conocimientos 

técnicos necesarios para participar de la sociedad moderna” (USAID, 2000a, p. 2); 

pensando en las niñas y niños como simples consumidores de la tecnología proveniente 

del norte. (González 2016,12) 

 

El Desarrollo debe observarse también como un objeto discursivo que legitimó 

la intervención del Norte sobre el Sur y que fue acompañado por la construcción de un 

concepto globalizado de pobreza (Escobar 2007). Las carencias económicas que se 

observan por parte del uno de la modernidad se basan en las necesidades de expansión 

del capital. Mediante la implementación de políticas desarrollistas, generalmente 

inspiradas en la matriz occidental para la existencia, se socializa a la población en las 



90 

   
 

condiciones necesarias para la producción y también para el consumo. Así, personas 

más sanas, “educadas” y longevas, son más productivas y también mejores 

consumidores. Podemos entender entonces cómo poco a poco nos vamos insertando en 

las estructuras globales capitalistas que son tentáculos del Sistema Político Patriarcal; 

un proceso en el que nuestra vida va generando una dependencia enorme de estructuras 

económicas de gran escala.  

Podemos comprender entonces, cómo la alfabetización y la educación propuesta 

bajo los parámetros de la matriz occidental para la existencia, generan a su paso, un 

proceso de externalización de la vida. Estos procesos educativos nos insertan en 

estructuras sociales y económicas de carácter global que pueden distar muchísimo de las 

comunidades locales a las que nos pertenecemos, sobre todo en quienes provenimos de 

contextos rurales o indígenas (el mundo aldea). Cabe mencionar una experiencia 

personal, al respecto. Hace unas semanas ingresé a mi pequeña hija de tres años en una 

guardería. Como charla introductoria me comentaron todas las habilidades y destrezas 

que desarrollaría mi hija durante el año escolar. Entonces pregunté quién definía estos 

objetivos como esenciales para el desarrollo de mi hija. Me contestaron que eso venía 

del Ministerio de Educación. Una instancia que, a su vez, procura seguir los 

lineamientos impartidos por la UNESCO para la constitución y mejora de lo que se 

concibe como un campo educativo. 

No es mi objetivo cuestionar la existencia de la alfabetización, y menos ahondar 

en los contenidos educativos que se imparten en las estructuras globales que tocan 

nuestro día a día. Simplemente estoy señalando la funcionalidad de la educación, 

entendida en su sentido más amplio, como un proceso de aprendizaje de determinados 

códigos para poder relacionarnos con la vida, para la constitución del Sistema Político 

Patriarcal. Un proceso en el que el uso de la razón y la implantación del método 

científico son vitales para direccionar nuestra relación con el Todo. En donde, además, 

otro tipo de consciencias no tienen asidero, si fuera el caso, en las escuelas también se 

aprendería a sentir a las plantas para poder conocerlas como seres vivos y no sólo se 

promovería su disección para poder comprender su funcionamiento mecánico. 

Retornemos ahora, al tema central de análisis. 

En el marco de la colonialidad en cuestión, el Estado se alía a la Iglesia Católica 

en un afán “civilizador”, y como muestra de esta alianza se firma el Modus Vivendi de 

1937 a fin de restituir las relaciones que se vieron fragmentadas por la revolución liberal 

liderada por Eloy Alfaro entre finales del siglo XIX y principios del siglo XX. En el 



91 

   
 

artículo 3 de dicho documento se dice que, “El Estado y la Iglesia Católica aunarán sus 

esfuerzos para el fomento de las misiones en el Oriente. Procurarán, asimismo, el 

mejoramiento material y moral del indio ecuatoriano, su incorporación a la cultura 

nacional y el mantenimiento de la paz y la justicia social” (EC Gobierno del Ecuador 

1937). Texto que daría continuidad al proceso que ya venía llevando la Iglesia en este 

territorio, pero ahora en contubernio con el Estado; y que se puede evidenciar en la 

figura 2. 

 

Figura 2. Modus vivendi y Convención adicional entre la Santa Sede y la República de Ecuador  

Fuente y elaboración: (Gregoriana 1937)  

 

Podemos observar entonces que, los esfuerzos por dominar todo aquello que 

estuviera por fuera de la matriz occidental para la existencia, se daban en todas las 

manifestaciones: economía, política, cultura, espiritualidad, educación y más. Pero es 



92 

   
 

importante observar que la camisa de fuerza que se estaba gestando, además de procurar 

el sometimiento de los indígenas, campesinos y afrodescendientes, entre otras personas 

“otrificables”, conlleva también la imposición de un proceso de dominación de género, 

como se verá también  a través de la revisión de los siguientes hechos históricos 

relativos al PCI. 

 

1. La institucionalidad patrimonial desde 1943 hasta 1978 

 

Sobre el proceso de institucionalización de lo cultural en el Ecuador, hay mucho 

que decir, y hay mucho material para analizar. Sin embargo, para este estudio, me 

limitaré a tratar algunos hechos que tienen un mayor grado de vinculación con el tema 

patrimonial. Cabe mencionar también que, en la búsqueda de estas huellas, he podido 

identificar una serie de pasos comunes en el proceso de transmisión de ideas Norte-Sur. 

En otras palabras, he encontrado una suerte de patrón en los mecanismos que se utilizan 

para que las ideas provenientes del Norte lleguen al Ecuador y se conviertan en normas, 

instituciones y políticas de muchas instituciones, pero principalmente del Estado. Es un 

tipo de relación de poder tenue que permite el establecimiento de un tipo de 

globalización, pero de carácter institucional. Si, en el caso de la construcción de los 

imaginarios de consumo los grandes medios de comunicación han jugado un papel vital, 

en el caso de las ideas e instituciones, este patrón ha permitido la diseminación de ideas 

a lo largo de nuestra historia con el mismo nivel de efectividad, gracias a las 

características inherentes al poder:  

 

No (se debe) considerar el poder como un fenómeno de dominación masiva y 

homogénea de un individuo sobre los otros, de un grupo sobre los otros, de una clase 

sobre las otras; sino tener bien presente que el poder, si no se lo contempla desde 

demasiado lejos, no es algo dividido entre los que lo poseen, los que lo detentan 

exclusivamente y los que no lo tienen y lo soportan. El poder tiene que ser analizado 

como algo que circula, o más bien, como algo que no funciona sino en cadena. No está 

nunca localizado aquí o allí, no está nunca en las manos de algunos, no es un atributo 

como la riqueza o un bien. El poder funciona, se ejercita a través de una organización 

reticular. Y en sus redes no sólo circulan los individuos, sino que además están siempre 

en situación de sufrir o de ejercitar ese poder, no son nunca el blanco inerte o 

consintiente del poder ni son siempre los elementos de conexión. En otros términos, el 

poder transita transversalmente, no está quieto en los individuos. (Foucault 1980b, 144) 

 

Esta cadena en la que circula el poder, se sustenta en el patrón establecido por la 

colonialidad del poder para el modelaje de nuestra institucionalidad. Nace en Europa y 



93 

   
 

se replica constantemente a través de una serie de dispositivos que permiten que los 

objetos discursivos del Norte se conviertan en objetivos discursivos del Sur. Posee 

mecanismos y dispositivos claros para la difusión; y para generar su apropiación en el 

Sur; lo cual se logra con un gran nivel de efectividad. Veamos las características de este 

patrón que se evidencia en la revisión de los hechos.  

Como vimos anteriormente, según lo expuesto por Kingman (2006), el proceso 

de urbanización en Quito a finales del siglo XIX y a principios del XX, estuvo 

enmarcado por imaginarios que resaltaban la importancia de las letras y la cultura. Esta 

noción estuvo presente en los siguientes años y por eso en el año de 1943, el presidente 

Carlos Arroyo del Río promulgó mediante decreto ejecutivo, la creación del Instituto 

Cultural Ecuatoriano con los siguientes objetivos:  

 

Primero.- Continuar la publicación de la Biblioteca de clásicos ecuatorianos y editar las 

obras de autores ecuatorianos que, a juicio del Instituto, sea conveniente; Segundo.- 

Organizar certámenes, exposiciones, viajes y visitas de provecho cultural; patrocinar 

conferencias, conciertos, representaciones teatrales y manifestaciones científicas, 

literarias, o artísticas; fundar academias, centros de estudio para el cultivo de esas 

mismas actividades; estimular el desarrollo o aprendizaje de conocimientos que 

contribuyan a la difusión de la cultura, mediante la concesión de premios o becas; 

adquirir libros, documentos, objetos, bienes de cualquiera clase y elementos adecuados 

o necesarios para esa difusión; y establecer museos, galerías de arte, archivos o 

dependencias de mejoramiento cultural; y Tercero.- Propender en la forma más amplia y 

por los medios que a su juicio sean apropiados al desarrollo de la cultura y de las 

manifestaciones intelectuales en el país. (Avilés 2020) 

 

Cultura, intelectualidad y letras, son algunos de los pilares en este proceso que se 

van constituyendo en símbolos de prestigio social y evolución humana. Según Stuart 

Hall, estos elementos forman parte de un discurso racializado que se estructura las 

jerarquías sociales por medio de un conjunto de nociones binarias:  

 

Existen las ricas distinciones que se aglomeran alrededor del enlace supuesto, por un 

lado, entre las “razas” blancas y el desarrollo intelectual —refinamiento, aprendizaje y 

conocimiento, la creencia en la razón, la presencia de instituciones desarrolladas, el 

gobierno y la ley formal, y una “restricción civilizada” en su vida cívica, emocional y 

sexual, todo lo cual está asociado con “Cultura”— y, por otro lado, la conexión entre las 

“razas” negras y cualquier cosa que sea instinto —la expresión abierta de la emoción y 

los sentimientos en lugar del intelecto, una ausencia de “refinamiento civilizado” en la 

vida sexual y social, una dependencia del rito y la costumbre, y la ausencia de 

instituciones cívicas desarrolladas, todo lo cual está ligado a la “Naturaleza”—. (2013, 

426) 

 

El orden social configurado a través de la cultura y el desarrollo intelectual 

descritos por Hall, además de representar un discurso racial, se constituyen en una 



94 

   
 

manifestación del orden patriarcal que se instaura poco a poco en el Ecuador. Un 

sistema codificado a través de las siguientes expresiones: la institucionalización de las 

letras como la principal vía para la transmisión de conocimientos; la selección de ciertos 

conocimientos relacionados al quehacer científico como adecuados o idóneos para ser 

transmitidos a nivel público; la instauración de lo público y el secuestro de la política; la 

participación progresiva en este espacio público-letrado como sinónimo de evolución 

humana, entre otros.  Las prácticas descritas responden al proceso de externalización 

impulsado por el sistema patriarcal. En este proceso, la instauración de la escritura se va 

posicionando como el lenguaje central, en el que circulan los discursos que se 

consideran esenciales para el mundo de lo público y que establecen las condiciones para 

el mundo globalizado que habitamos hoy en día.   

Siguiendo esta misma línea, el 9 de agosto de 1944, el ex Presidente José María 

Velasco Ibarra, crea la Casa de la Cultura Ecuatoriana mediante el Decreto Ejecutivo Nº 

707. Una “Institución orientada a fortalecer el devenir histórico de la patria y cuyo 

fundamental propósito busca dirigir la cultura con espíritu esencialmente nacional, en 

todos los aspectos posibles a fin de crear y robustecer el pensamiento científico, 

económico, jurídico y la sensibilidad artística de la colectividad ecuatoriana” (Casa de 

la Cultura Ecuatoriana 2022). La idea habría partido de la necesidad de devolverle al 

Ecuador la confianza perdida como consecuencia de un grave quebranto territorial 

sufrido en 1941 (Casa de la Cultura Ecuatoriana 2022); es decir como una apuesta de 

fortalecimiento de identidad nacional basada en un elemento de prestigio como es la 

cultura, pero también para anular la institución que había sido creada por su predecesor 

Carlos Arroyo del Río. 

 



95 

   
 

 

Figura 3. Foto referente a la historia de la Casa de la Cultura Ecuatoriana 

Fuente y elaboración: (Casa de la Cultura Ecuatoriana 2022b) 

 

La CCE, como incluso su nombre lo indica, es una institución de vital 

importancia para el campo cultural en general, pero sobre todo para la cuestión 

patrimonial, porque es en su seno donde se crea la primera institución estatal designada 

para el tratamiento de temas patrimoniales en el Ecuador. En la figura 3 se puede 

observar una maqueta del diseño que se creó para esta institución, mismo que se 

mantiene hasta la actualidad; y en la figura 4 se puede observar la cesión inaugural de 

esta instancia. Una de las figuras centrales en su construcción fue el escritor ecuatoriano 

Benjamín Carrión; quién es conocido por su célebre frase: “Si no podemos ser una 

potencia militar y económica, podemos ser, en cambio, una potencia cultural nutrida de 

nuestras más ricas tradiciones” (El Telégrafo s.f.). Palabras que surgen tras la derrota 

sufrida con el Perú en la Guerra de 1941. El potente discurso de Carrión también se 

evidencia en su obra titulada “Cartas al Ecuador”; en la que describe el “poder de la 

cultura occidental sobre el hombre del trópico” (Carrión 1943, 28). Allí Carrión narra 

brevemente la formación de varios autores íconos de nuestra historia en su vinculación 

con Europa y celebra aquellos que se deslindaron de alguna forma de esta matriz para 

construir algo “propio”.  

 



96 

   
 

 

Figura 4. Sesión inaugural de la Casa de la Cultura en el despacho del ministro de Educación 

Pública 

Fuente y elaboración: (Zapater 2019, 3) 

 

La creación de la CCE, nos permite identificar una de las características del 

patrón de la transmisión de ideas Norte-Sur, y es la capacidad de modelar nuestras 

instituciones con base en los objetos discursivos definidos en el Norte. En el Norte se 

establece a la Cultura como un ámbito de la vida aislado del resto de la vida, como un 

campo autónomo de conocimiento y en el Sur construimos la Casa de la Cultura 

Ecuatoriana. Como producto del auge de los objetos discursivos en el Sur, nosotros 

construimos instituciones “para poder hablar de” o “tratar de”. Este direccionamiento 

Norte-Sur no implica de ninguna manera, la replicación automática y mecánica de las 

ideas del Norte, o la posibilidad de insinuar algún tipo de inferioridad de nuestra parte. 

Esto es simplemente una muestra de la colonialidad del poder que se evidencia en 

nuestro día a día y que se reproduce con éxito gracias a mecanismos intrínsecos del 

poder; además del orden patriarcal que se va instaurando poco a poco en nuestro Sur.  

En este proceso cabe realizar las siguientes puntualizaciones. Si bien el objeto 

discursivo de la cultura vino del Norte, como una muestra del poder que estamos 

analizando; esto no significa que se haya configurado en el sur como una práctica de 



97 

   
 

poder sin contestación. Es más, justamente podemos observar esta posibilidad en la 

constitución de la CCE, si por un lado, su creación denota la institucionalización del 

objeto discursivo de la cultura, por otro, este espacio se forma en el marco de lo que 

Juan Carlos Grijalva identifica como un “modelo cultural para pensar lo mestizo 

ecuatoriano”. (2014,8). Grijalva analiza las motivaciones subyacentes al proyecto 

político de Benjamín Carrión: "intentó, en la primera mitad del siglo xx, democratizar la 

cultura occidental, destruir las graves injusticias sociales y construir una sociedad 

igualitaria y orgullosa de sus diversidades étnicas, raciales y populares, en sus 

respectivos países" (2014,8). En este sentido, no podemos sino reconocer la lucha de 

Benjamín Carrión como una resignificación de un objeto discursivo proveniente del 

Norte, con un fin contestario a las dinámicas del poder que él estaba observando en su 

época. Una empresa que tampoco estuvo exenta de críticas al interior del Ecuador, 

como lo analiza Grijalva (2014) y para Rafael Apolo, quien señala: 

Benjamín Carrión, a quien en la historiografía cultural se considera como el 'padre' o el 

'maestro' de la cultura nacional, para nosotros no es un crítico sino un restaurador el 

orden simbólico anterior en una nueva correlación de fuerzas (...) Carrión es, ante todo, 

el ideólogo del mestizaje desde una mira aristocrática, elitista y europeizante. (Apolo 

2002,61) 

 

Este conjunto de hechos nos recuerda que el poder es dinámico, fluido y que 

siempre genera resistencias. Hay que señalar también que, estos hechos que se iban 

dando en el Ecuador, no son exclusivos de este país, sino que forman parte de lo que 

Quijano identifica como parte de la presión ejercida sobre América Latina en pro de su 

modernización, que se ejerce: 

 

[…] durante la mayor parte de este siglo, pero de manera muy especial desde el fin de la 

Segunda Guerra Mundial y, entonces, con ciertos atributos muy distintivos. En primer 

lugar, tal presión se ejerce, en gran medida, por la acción y en interés de agentes no 

latinoamericanos, si se quiere, externos. En segundo lugar, aparece formalmente como 

una propuesta de recepción plena del modo de producir, de los estilos de consumir, de la 

cultura y de los sistemas de organización social y política de los países del capitalismo 

desarrollado, considerados como paradigmas de una exitosa “modernización”. En la 

práctica, se trata de un requerimiento de cambios y de adaptaciones de la región a las 

necesidades del capital en su fase de maduración de su inter o transnacionalidad. 

(2014c, 706) 

 

En el caso ecuatoriano la presión se tradujo en la creación sistemática de 

instancias y normas para institucionalizar el objeto discursivo del Norte, como es el 

caso del Patrimonio. Así, el 22 de febrero de 1945 se crea la primera ley para tratar 



98 

   
 

temas patrimoniales: la Ley de Patrimonio Artístico. En este documento se declaran 

como tesoros pertenecientes al Patrimonio Artístico Nacional a:  

 

Los objetos arqueológicos de cerámica, metal, piedra o cualquier otro material y las 

ruinas de fortificaciones, templos y cementerios indígenas pre-coloniales; los templos, 

conventos, capillas y otros edificios que hubieran sido construidos durante la época 

colonial; los cuadros pictóricos, esculturas, tallados en madera, objetos de orfebrería y 

cerámica fabricados durante la colonia, los manuscritos antiguos, incunables y ediciones 

raras de libros coloniales; y en general, todo objeto que tenga mérito artístico o valor 

histórico declarado por la Casa de la Cultura Ecuatoriana, sea que esté en poder de 

comunidades religiosas o pertenezca a sociedades o personas particulares. (EC 

Gobierno del Ecuador 1945) 

 

Es interesante observar que esta ley se da antes del surgimiento de la UNESCO 

(noviembre de 1945), de manera que podemos notar que en el Ecuador ya figuraban las 

condiciones para el posicionamiento del patrimonio cultural como un objeto discursivo 

aún antes del aparecimiento de dicha institución. Es muy difícil rastrear el origen de las 

ideas que posibilitaron este surgimiento en la ley de 1945, pero podríamos intuir que 

proviene de esa élite que lideraba el proyecto nacional en el ámbito cultural. Un campo, 

en el que como nos demuestra Carrión, había disputas en cuanto a las orientaciones (en 

mayor o menor proximidad con Europa), pero que no ponía en jaque el proyecto central 

de la intelectualidad y la adquisición de cultura, como íconos de prestigio y progreso 

social. Elementos que son igualmente importantes en los discursos de la UNESCO, tal 

como analizamos anteriormente. Esta especie de paralelismo no es gratuita, sino que 

responde justamente al mecanismo de poder Norte-Sur que se replica al interior del 

Ecuador, pero con rostros locales.  

En la misma ley de patrimonio artístico se deroga el Modus Vivendi firmado 

entre el Estado y la Iglesia Católica, y su necesidad de “mejorar la intelectualidad y la 

moral de los indios” Además, se deroga y se dispone lo siguiente:  

 

Art. 18.- […] Las disposiciones legales que prohíben las fiestas indígenas celebradas 

por comunidades o ajenos, que conservan su carácter tradicional. El Ministerio de 

Educación reglamentará lo dispuesto en el artículo, a fin de evitar reñidos con la moral y 

el orden público. Art. 19.- El Ministerio de Educación por medio de los maestros, 

procurará mantener las tradiciones y recoger el folklore nacional, incorporándolo a la 

cultura moderna ecuatoriana. (1945)  

 

Así, gracias a la mirada patrimonialista se empieza a observar ciertas prácticas 

ancestrales con otra perspectiva, ya no tan punitiva como en tiempos de la Colonia, pero 

no sin un menor grado de control. Con relación a la prohibición de las fiestas durante la 



99 

   
 

Colonia, podemos citar el documento inédito del antropólogo Alfredo Costales, titulado 

“La Yumbada de Cotocollao”, quien comenta: 

 

Al finalizar el siglo XVIII-1.780-1.790 la prohibición fue severamente controlada y que 

sepamos, solamente las excepciones tuvieron cumplimiento. A partir de 1.800, período 

en que recrudecen los levantamientos indígenas, casi hasta el año diez, con el 

enraizamiento del fenómeno independentista, hasta 1.822, estas celebraciones pasan 

desapercibida, rebrotando al consolidarse las nuevas repúblicas. A partir de entonces ya 

no regían las leyes de la Colonia y el aborigen tornó a celebrar sus festividades, con 

danzas rituales de contenido socio-religioso y bailes festivos conmemorativos como el 

Caniriquito de los nayones de Pichincha. (2009, 31) 

 

El control se ejercía con azotes, cárcel, la prohibición del uso de determinados 

prendas o artículos propios de las fiestas como joyas, entre otros (2009, 31). Ahora en 

este nuevo contexto, bajo el halo de lo patrimonial se procede a considerar la 

posibilidad de su aparecimiento en la esfera pública, siempre y cuando dichas 

manifestaciones pasen previamente por un proceso de control y ajuste para que puedan 

caber en el proyecto de sociedad que se estaba construyendo. Las expresiones colectivas 

del mundo-aldea deben cumplir con los parámetros impuestos por la esfera pública para 

poder gozar de aceptación. Pero, además, de esta suerte de venia, se dispone la 

desposesión de estas prácticas ancestrales originarias, para convertirlas en objeto de 

circulación entre todos los ecuatorianos bajo la categoría de “folklore nacional”. Así, 

continúan los destrozos al interior del universo simbólico de muchos pueblos y 

nacionalidades.  

En este escenario se designa “a la Casa de la Cultura Ecuatoriana (como) 

Administradora del Patrimonio Artístico Nacional por medio de la Dirección del 

Patrimonio Artístico, que está bajo su dependencia” (EC Gobierno del Ecuador 1945); 

para trabajar de forma sistemática el tema patrimonial y folklórico en el Ecuador. 16 

Años más tarde, en 1958, aparece el Boletín Ecuatoriano de Antropología, llamado 

“Humanitas”, del Instituto de Antropología de la Universidad Central; cuya portada se 

aprecia en la figura 5. 

 

 
16 Los hechos que mencionaré tratarán temas de antropología, etnología y folklore al mismo 

tiempo. Sin duda alguna cada uno de estos conceptos engloba en sí universos conceptuales distintos, y 

que, por lo tanto, no se pueden homologar entre sí (incluso hay disputas conceptuales entre los defensores 

de cada uno). Pero en este caso trataremos todos los hechos de forma conjunta por constituirse en 

elementos predecesores del PCI en el Ecuador, además porque en las revistas y discursos de la época, 

también se los encuentra en un mismo campo. 



100 

   
 

 

Figura 5. Porta de Revista Humanitas: Boletín Ecuatoriano de Antropología 

Fuente y elaboración: (Ecuador 1962) 

 

En cuanto al origen de este boletín, se señaló lo siguiente: 

 

Es sabido que lo que constituye el Ecuador actual fue en tiempos precolombinos una 

encrucijada de culturas y pueblos que dejaron imborrables huellas. En el día de hoy 

subsiste una numerosa población aborigen muy variada en todo aspecto. Por ello la 

investigación del Indio y su obra ofrece en nuestro país posibilidades vastas y 

promisorias. […] La Etnografía y Antropología morfológica, el Folklore y la 

Lingüística ofrecen también las mejores perspectivas a la investigación científica. 

Innecesario añadir que la Antropología aplicada y el Indigenismo encuentran aquí 

terreno propicio a sus realizaciones materiales. Dar a los investigadores del hombre 

ecuatoriano la oportunidad de hacer conocer sus trabajos, y dar a las personas que en el 

Ecuador y en el extranjero se interesan por tales estudios una nueva y seria fuente de 

información, son las finalidades de este Boletín. (1958, 7-8) 

 

El punto de enunciación del escritor es muy claro en este discurso: se ubica en 

un lugar desde el cual puede tratar los asuntos del “Indio”; estableciendo así, su 

distanciamiento étnico. Además, se pone de manifiesto en quien recae el interés por 

estos temas, personas a quienes identifica como los investigadores del “hombre 

ecuatoriano”, tanto nacionales como extranjeros; un grupo en el que no figuran los 



101 

   
 

“Indios”. En el proyecto planteado, los otros no son protagonistas sino en calidad de 

objeto-sujeto de investigación. Una perspectiva que, sin duda alguna, no nace con la ley 

de Patrimonio Artístico ni tampoco es exclusiva de los autores de este boletín; porque 

responde a un contexto estructural enmarcado por la colonialidad del poder. 

Esta relación de poder se sigue consolidando poco a poco en el Ecuador. Luego, 

en diciembre de 1960 se crea el Instituto Ecuatoriano del Folklore (IEF), con las 

siguientes finalidades:  

 

a) Propender a la depuración de las expresiones del arte popular y al mantenimiento de 

su autenticidad; b) Investigar, aprovechar y defender al folklore nacional en sus 

diversas manifestaciones; c) Fomentar y orientar ‘las actividades científicas y 

artísticas hacia la profundización en el conocimiento del folklore nacional y a su 

divulgación dentro y fuera del país; d) Cooperar con las Instituciones o los 

investigadores nacionales y extranjeros de Etnografía y Etnología, proporcionando 

los datos que tuviere, cuando éstos le fueren solicitados; e) Proteger las artes y 

artesanías populares así como la celebración de las fiestas tradicionales que tuvieren 

valor como expresión artística; f) Preparar un personal idóneo para la investigación 

folklórica en sus distintas ramas; g) Recoger y conservar las expresiones folklóricas 

siguiendo los procedimientos más adecuados. (Instituto de Antropología de la 

Universidad Central 1964, 64) 

 

Las actividades científicas y culturales mencionadas forman parte de otra 

característica del patrón existente para la difusión de ideas en la dirección Norte-Sur: la 

utilización de cursos, talleres, conferencias, seminarios, medios impresos y otros, como 

espacios públicos preferenciales en donde se observa que pueden estar concentradas 

las discusiones sobre el objeto discursivo. Estos elementos gozan de prestigio; y 

recordemos que el prestigio es un elemento muy importante en el sistema patriarcal 

(Segato 2021). Si se desea aprender sobre un tema, basta con inscribirse en un curso en 

el que dicho conocimiento haya sido previamente sistematizado y listo para el 

aprendizaje. Lo mismo sucede con los talleres, seminarios y conferencias que son 

observados como espacios públicos en donde se concentran un conjunto ideas “al 

respecto de”. Las revistas, libros y otros medios impresos también son observados como 

referentes de conocimiento especializado sobre un objeto discursivo en particular; tal 

como el citado Boletín Ecuatoriano de Antropología. Estos espacios institucionalizados 

para la circulación de ideas referentes a los Objetos Discursivos provenientes del Norte 

se convierten en elementos de poder, por tanto, logran seducir y atraer fácilmente a 

nuevos espectadores;  porque el poder seduce. Además, el escenario donde se 

desarrollan estas relaciones, es el mundo de lo público, porque como señala Segato es el 



102 

   
 

espacio donde se concentran los asuntos que se consideran de interés para el uno de la 

modernidad (2016). 

Bajo este contexto, encontramos por ejemplo, la disposición dada a la IEF sobre 

la realización de varias actividades para el cumplimiento de sus funciones, entre las 

cuales figuran: la organización de “cursos para la preparación de investigadores y 

conferencias, recitales, discusiones de mesa redonda, etc., con el propósito de 

profundizar el conocimiento del folklore”; y lo que se plantea como una tarea intrínseca 

a su nacimiento, el editar “una Revista o Boletín y las demás publicaciones que juzgare 

necesarios” (Instituto de Antropología de la Universidad Central 1964, 65). Estos 

eventos son altamente efectivos en la transmisión de ideas, porque se sostienen bajo los 

discursos científicos que le otorgan legitimidad y también porque está implícita la 

utilización y promoción del capital letrado, como un elemento de estatus. En este caso el 

capital letrado se traduce en la posesión de conocimientos especializados y depurados, 

que va configurando una noción de “expertos” a su paso.   

De igual forma se plantea la necesidad de: procurar “el intercambio de 

experiencias con entidades similares de dentro y fuera del país, y la uniformidad de 

métodos y técnicas que favorezcan el progreso de la investigación folklórica” (Instituto 

de Antropología de la Universidad Central 1964, 65); y, se propone la importancia de 

traer a un “experto extranjero” para que estuviera al frente del mismo:  

 

Iniciadas las labores del Directorio, en sucesivas discusiones se planteó la necesidad de 

solicitar la dirección técnica del ¡lustre tratadista de Folklore, Paulo de Carvalho Neto, 

cuya presencia en el Ecuador, a decir del antropólogo ecuatoriano Dr. Antonio Santiana 

y justipreciada por nosotros en todos sus aspectos, estaba significando para la cultura 

del país el comienzo de la “era científica del Folklore Ecuatoriano”. Efectivamente, el 

Directorio del Instituto, con fecha 9 de Enero de 1962, resolvió pedir su valiosa 

asesoría, y el maestro generosamente accedió a presentar toda su colaboración 

científica. (Instituto de Antropología de la Universidad Central 1964, 67) 

 

Podemos identificar aquí otra característica del patrón para nuestro modelaje 

institucional: la legitimidad de la palabra venida del Norte. Además de la evidente falta 

de confianza en lo local o en lo propio, este imaginario resulta del esquema de 

colonialidad del poder que nos somete a la búsqueda de inspiraciones foráneas para 

modelar nuestro día a día. Así, la presencia del componente del Norte es una suerte de 

bendición para nuestro “correcto” proceder. Los conocimientos adquiridos en el marco 

de las capacitaciones pueden suscitarse gracias a su presencia directa de los 

representantes del Norte en el país, por la búsqueda de estos conocimientos en los países 



103 

   
 

del Norte (aquí juegan un papel importante los viajes y becas), o también gracias a una 

suerte de triangulación en el que los conocimientos del Norte son aprehendidos por 

personas fuera de este contexto y que a su vez tienen los capitales simbólicos necesarios 

para reproducirlos en el Sur. Tal es el caso de México, y su rol como espacio para la 

formación en temas patrimoniales a nivel de América Latina. La “bendición” que nos 

otorga el Norte, no es exclusiva en el campo patrimonial; veamos otros ejemplos de 

otros contextos para comprender más esta dinámica.  

En el periodo de Eloy Alfaro, expresidente que emprendió un proyecto de corte 

liberal en las instituciones ecuatorianas, se dio a lugar a la creación de varios centros 

educativos. Así en el año de 1900 se promovió la creación de la Escuela de Bellas Artes 

en la ciudad de Quito, para el efecto el Congreso dispuso lo siguiente: 

 

Art. 4° El poder Ejecutivo enviará a Europa cuatro jóvenes para que aprendan los ramos 

que en la Escuela enseñen. Art. 5° Cada uno de los jóvenes permanecerá en Europa 

cuatro años y durante ese tiempo tendrá 3.000 francos anuales que, pagados por el 

Erario, se inviertan en los gastos de subsistencia y aprendizaje. Art. 6° Transcurrido los 

cuatro años, los jóvenes dictarán en la Escuela de Bellas Artes las respectivas 

asignaturas, también durante cuatro años y ganando renta. (EC Gobierno del Ecuador 

1901, 53) 

 

Los estudios en el extranjero, y la replicación de los conocimientos adquiridos 

por fuera del país, son dinámicas que un siglo después, bajo los mismos argumentos, se 

promocionaron en el gobierno de Rafael Correa entre los años 2007-2017. Quien fue 

titular de la Secretaría de Educación Superior, Ciencia, Tecnología e Innovación, René 

Ramírez, en un discurso dirigido hacia las familias de becarios, habló sobre esta 

iniciativa: 

 

Permítanme empezar con una reflexión sobre una disyuntiva que vive Ecuador hoy en 

día. Cada 5 años se duplica el conocimiento a nivel mundial; esto implica, que cada 5 

años somos el doble de ignorantes. Como sociedad e individualmente podemos tomar la 

decisión de no entrar en la sociedad del conocimiento. Empero, lo que no podemos 

hacer, si decidimos deliberadamente no entrar a la sociedad del conocimiento, ¡es entrar 

en la sociedad de la ignorancia! La Revolución Ciudadana ha entendido que no existe 

alternativa. O buscamos acortar distancias cognitivas o quedamos aislados como país. 

El verdadero aislamiento que puede vivir el Ecuador no es quedar solo, aislado, 

apartado, por no firmar tratados de libre comercio como han manifestado ciertos 

sectores de la derecha, sino el desconectarnos –incomunicarnos- de los sistemas 

globales de producción y generación de conocimiento y pasar a ser un país totalmente 

dependiente del conocimiento de otras naciones o de empresas. 

Claramente la inversión que está haciendo el Ecuador a través del gobierno de 

la Revolución ciudadana para construir la sociedad del conocimiento no tiene 

precedentes en la historia de nuestro país. Simplemente por mencionar algunos datos: 

entre 2007 y 2012 se han otorgado 20 veces más becas que los últimos 7 gobiernos 



104 

   
 

juntos lo que implica, en términos de presupuesto, 30 veces más recursos de inversión 

pública. Y, por órdenes del Presidente de la República, ¡esta inversión no tiene 

restricción presupuestaria! Solo depende de ser admitido en una universidad de 

categoría mundial. A su vez, se están realizando inversiones históricas en temas de 

creación de universidades e institutos de nivel mundial tales como Yachay, Universidad 

Regional Amazónica, Universidad de las Artes y Universidad Nacional de Educación. 

(2012, 15) 

 

Esta larga cita nos permite evidenciar la misma lógica que se aplicó cien años 

atrás: la formación de jóvenes en el extranjero para que adquirieran conocimientos que 

luego pueden ser replicados a nivel local. No hace falta indagar en otros aspectos 

colaterales del tema: como la pertinencia de estos procesos, la real necesidad de esta 

inversión pública, la identificación de los centros de prestigio en donde estudiarán los 

jóvenes, la ideología política que sustenta la acción, entre otros. Lo que importa en este 

caso, es que, mediante estos ejemplos, podemos constatar cómo se construye la 

institucionalidad ecuatoriana con base en una profunda inspiración venida del Norte. La 

mecánica de este proceso se basa en la necesidad de importar ideas y conocimientos de 

otros lugares en donde los objetos del discurso están consolidados; que como hemos 

observado, es la búsqueda de un tipo de capital letrado (uno que se adecúa a la 

coyuntura del momento). 

Tanto en el caso del arte auspiciado por Eloy Alfaro, como en la sociedad del 

conocimiento del gobierno de Correa, se observa que las ideas afuera están acumuladas, 

finalizadas y listas para ser aprehendidas. Además, la carencia e ignorancia que observa 

Ramírez, es la misma que se evidencia cuando se justificó la existencia del Instituto 

Ecuatoriano de Folklore, y en este contexto se pone de relevancia el direccionamiento 

extranjero de carácter científico: “Debemos confesarlo que, necesitamos y seguiremos 

necesitando de formación científica para vencer la etapa de la curiosidad y el abuso del 

término y contenido del Folklore” (Instituto de antropologia de la Universidad Central 

1964, 67-8). 

Este conjunto de ideas adquiridas en el Norte, luego serán transmitidas a nivel 

local, proceso que dará a lugar a una institucionalización completa del objeto discursivo. 

Esta dinámica corresponde a la formación de personas locales bajo el objeto discursivo 

para su diseminación a nivel local; es el conocimiento transmitido en el Sur, en labios 

sureños. Este también fue uno de los acuerdos en el proceso de formación del IEF:  

 

Convinimos en la formación de un equipo de investigadores en cumplimiento de una de 

las finalidades del Instituto de preparar un personal idóneo que estudie todas las 

disciplinas pertinentes a esta ciencia y luego encare el problema de la investigación 



105 

   
 

folklórica en sus diversas ramas, con absoluta responsabilidad en la aplicación de los 

métodos y sistemas que requiere esta ciencia. (Instituto de Antropología de la 

Universidad Central 1964, 68) 

 

Bajo estas premisas, el 28 de febrero de 1962, Carvalho de Neto impartió un 

curso con los siguientes contenidos: concepto de folklore, investigación folklórica (fases 

y técnicas), el folklore actual (sus categorías: Calendario Folklórico, Folklore Poético, 

Folklore Narrativo, Folklore Lingüístico, Folklore Mágico, Folklore Social y Folklore 

Ergológico); folklore interdisciplinario (sus clasificaciones: Folklore y Psicoanálisis, 

Folklore y Educación), entre otros temas (Universidad Central del Ecuador 1963, 68-9). 

En este escenario, podemos observar nuevamente la legitimidad de la palabra del 

Norte. Personas que figuran en la palestra pública en calidad de expositores, expertos, 

profesores, asesores, evaluadores, entre otros. Así, por ejemplo, el caso del IEF se habla 

de la visita de dos personas “importantes” que habrían dejado su huella en el quehacer 

nacional:  

 

Visitantes ilustres Motivo de especial deferencia para el Instituto fue la visita de dos 

ilustres folklorólogos de fama internacional, el eminente musicólogo Dr. Carlos Vega, 

Director y fundador del Instituto de Musicología de Buenos Aires-Argentina y el 

musicólogo M r. George List, del Folklore Instituto de Bloomington-Indiana, EE.UU., 

quienes en la noche del 5 de Febrero de 1963, en el desarrollo de una sesión ampliada 

de nuestro Instituto, hicieron exposiciones con amplios y universales conceptos del 

Folklore, especialmente relacionados con la música de Latinoamérica y de Europa el 

primero, y de consejos técnicos y catalogación de cómo se hace en los Estados Unidos, 

el segundo. (Instituto de Antropología de la Universidad Central 1964, 73) 

 

La posibilidad de contar con cierta autoridad para que su palabra sea asumida 

legítimamente radica en lo que Rita Segato describe como el capital racial. Mediante 

este concepto, Segato hace referencia a cómo la figura del hombre blanco europeo en 

aspecto, se constituye en el símbolo de la autoridad científica y de la construcción de 

conocimientos en general (Segato 2012). El hombre blanco representa la figura de 

autoridad y es quien está destinado a “saber”, lo que tiene un carácter muy próximo a la 

creencia, y toda creencia lo es por su capacidad de validar comportamientos sin pasar 

por verificación, dice Segato. En otras palabras, lo que dice la figura del hombre blanco-

europeo se asume automáticamente como una verdad, porque es él quien lo dice. Ella 

agrega, siguiendo a Aníbal Quijano que, “La creencia en la apariencia europea de la 

autoridad sapiente es central en la distribución racista del prestigio académico, y es 

constatable su impacto en las expectativas de valor atribuidas a los conocimientos y 



106 

   
 

saberes provenientes de las diferentes regiones de un mundo organizado por el patrón de 

la colonialidad” (Segato 2012, 49).  

La apariencia del hombre blanco europeo es un ícono de capital racial y 

simbólico a la vez, por eso cuando no se poseen las características físicas del hombre-

blanco-europeo, surgen mecanismos de blanqueamiento. Proceso que puede traducirse 

en comportamientos, actitudes, el uso de términos, acentos y otros elementos que 

acerquen a la persona interesada al prototipo de poder. En nuestro caso la figura del 

hombre blanco-europeo es la de Carvalho Neto quien, aunque no sea europeo, 

representa el conocimiento del Norte: la sistematización de ideas relativas al folklore y 

las ideas más innovadoras al respecto. Por eso ejerció una gran influencia en el país.  

Es importante mencionar que la legitimidad que tenía Carvalho en ese contexto 

se ponía aún más de relevancia si mencionamos que en esa época existían ya en el 

Ecuador varios investigadores nativos dedicados a la temática. En 1950, años antes de la 

intervención de Carvalho en el tema, se creó en el Ecuador el Instituto de Antropología 

y Geografía (García y Páez 2021). En ese esfuerzo participaron varios especialistas cuya 

influencia se observa hasta el día de hoy en el campo de la antropología; tal es el caso 

del Dr. Alfredo Costales Samaniego y su esposa la Dra. Dolores Peñaherrera. Como 

parte de este trabajo se publicó la revista Llagta que contenía artículos históricos y 

antropológicos; cuya portada y miembros se pueden se pueden observar en la figura 6. 

 

 

Figura 6. Portada y lista de miembros de la Revista Llagta del Instituto de Antropología y 

Geografía 

Fuente y elaboración: (Instituto de Antropología y Geografía 1956) 

 



107 

   
 

De todas formas, pese a los esfuerzos que se hacían ya en la materia a nivel 

local, el Norte a través de Carvalho ocupó un lugar preponderante en la palestra. 

Comprender la dinámica de esta influencia ejercida más allá de los términos geográficos 

puede resultar una tarea compleja, por eso es importante comprender que el Norte se 

constituye en un concepto-metáfora y una característica que va más allá de la 

localización espacial. Desde esta perspectiva, en nuestro Norte se ubican las personas 

que por uno u otro motivo se acercan o poseen los símbolos de poder que lo 

constituyen, como es el dominio de los objetos discursivos que están en boga en la 

palestra pública o el aprendizaje obtenido en instituciones especializadas en los objetos 

del discurso. Capitales cuya posesión va constituyendo la identidad de las personas bajo 

denominaciones como “experto internacional”, “persona importante”, “ilustre 

representante”, entre otros. Estos capitales simbólicos que nacen en Europa, se irradian 

hacia otros espacios no europeos gracias al patrón que institucionaliza la colonialidad 

del poder en toda América Latina. En ese proceso, el Norte, aunque esta enraizado en 

Europa, se expande hacia otras localidades; se convierte en una característica de muchos 

otros lugares y personas que de alguna u otra forma tienen la capacidad de ejercer su 

influencia en este Sur. Es así como algunos sures se puede convertir en un Norte en 

determinados contextos. “‘Europa’ es aquí el nombre de una metáfora, no de una zona 

geográfica ni de su población. Se refiere a todo lo que se estableció como una expresión 

racial / étnica / cultural de Europa, como una prolongación de ella, es decir, como un 

carácter distintivo de la identidad no sometida a la colonialidad del poder” (Quijano 

2014b, 287). 

En una ocasión me encontraba con una amiga francesa en una casa situada en un 

área periférica de Sao Paulo, fuimos invitadas por otra joven brasileña. Al momento de 

presentarnos con su mamá, esta joven brasileña le dijo a su mamá: “mira mamá, ella es 

Laura de Ecuador y Celine de Francia”. La señora, me miró rápidamente y enseguida 

procedió a escudriñar a Celine, y dijo “Ay Dios mío, una francesa en la casa, me voy a 

bañar”. Aunque Brasil esté en el Sur y su historia haya sido bastante similar a la nuestra 

en los términos de colonización, su posición frente a sus pares geográficos no es la de 

un igual. Las palabras de esta señora, nos demuestran que, en su imaginario, la 

presencia de esta persona revestía de cierto poder a la casa, en tanto que la mía no 

alteraba en nada el rumbo de la misma. De alguna forma, las palabras de la señora me 

señalaron un lugar en el Sur, pero no sólo al Sur de Europa, sino de Brasil también. Este 



108 

   
 

imaginario sobre la superioridad de Brasil frente al resto de Sudamérica lo pudo 

evidenciar durante muchos espacios durante mi estadía de dos años en dichas tierras. 

La admiración por la presencia de la joven francesa es similar a la que despertó 

la presencia de Carvalho Neto en el país, según podemos inferir de los discursos de la 

época; una visita aclamada por el capital racial-simbólico de sus protagonistas. 

Recordemos pues que, “Por todas partes en donde existe poder, el poder se ejerce. 

Nadie, hablando con propiedad, es el titular de él; y, sin embargo, se ejerce siempre en 

una determinada dirección, con los unos de una parte y los otros de otra; no se sabe 

quién lo tiene exactamente; pero se sabe quién no lo tiene” (Foucault 1980b, 83-84). 

En el caso de Carvalho Neto, esta relación de poder se tradujo en la posibilidad 

de influir en el rumbo de las instituciones ecuatorianas y modelarla con base al objeto 

discursivo en cuestión, como se evidencia en el proceso de formación del IEF:  

 

En la sesión del 15 de Abril, nuestro asesor, Paulo de Carvalho-Neto, planteó la 

conveniencia de participar en la Segunda Mesa Redonda Ecuatoriana de Folklore 

convocada por el Grupo América, hecho de alta significación cultural, no sólo por el 

cumplimiento de una de las finalidades que rezan en nuestro Reglamento, sino con el fin 

de consolidar el intercambio y orientación de las ideas en esta disciplina ya adentrada en 

la cultura de nuestro país. (Instituto de Antropología de la Universidad Central 1964, 

73) 

 

Bajo la figura de asesoría, el Norte direcciona nuestra institucionalidad de forma 

sutil; como un ejercicio de poder imperceptible, pero de gran efectividad, por eso, se 

constituye, en un poder disciplinario que: 

 

no se tiene como se tiene una cosa, no se trasfiere como una propiedad; funciona como 

una maquinaria. Y si es cierto que su organización piramidal le da un “jefe”, es el 

aparato entero el que produce “poder” y distribuye los individuos en ese campo 

permanente y continuo. Lo cual permite al poder disciplinario ser a la vez 

absolutamente indiscreto, ya que está por doquier y siempre alerta, no deja en principio 

ninguna zona de sombra y controla sin cesar a aquellos mismos que están encargados de 

controlarlo; y absolutamente “discreto”, ya que funciona permanentemente y en una 

buena parte en silencio. (Foucault 2002, 164) 

 

Entonces gracias a esta dinámica invisible pero efectiva que se reproduce 

constantemente más allá de la existencia de personas concretas que ejerzan el poder, es 

que la palabra del Norte tiene una gran legitimidad. Un logro que también es factible 

gracias la distinción entre lo técnico y lo político que se suele establecer en el mundo 

público-estatal:  

 



109 

   
 

Hoy en día está de moda la división entre “lo técnico” versus “lo político”. Siendo la 

persona técnica quien sabe el modus operandi de “la cosa” en cuestión y la persona 

política quien decide para dónde debe apuntar “la cosa”.  

El político dice hacia dónde y el técnico empuja el aparato hacia la respectiva 

dirección. Esta división es en realidad bastante artificial, pues para que exista “lo 

técnico” se requiere de decisiones políticas previas. Por ejemplo, para que alguien 

llegue a saber cómo funciona a cabalidad un avión modelo Mirage, algunas otras 

personas tuvieron que decir “es necesario inventar aparatos voladores con fines 

militares”; de igual forma, para que los funcionarios burocráticos conocieran los 

procesos burocráticos de la A a la Z, fue necesario que otras personas dijeran 

“necesitaremos de un aparato burocrático que sirva para esto, esto y lo otro”.  

(El) técnico tiene que ver con la institucionalización de la realidad; es la persona 

que se sabe las leyes, los códigos, las normas, en fin, cómo funciona el proceso. El 

político es quién decide hacia donde debe girar la maquinaria. (González 2016, 126-7) 

 

Estas dos concepciones son muy comunes en el lenguaje de los funcionarios del 

sector público; tal como he podido constatar en mis experiencias de trabajo en ese 

escenario (González 2021). En el imaginario de los funcionarios públicos, lo técnico y 

lo político se observan como características o atributos que se adjudica a su desempeño 

laboral dependiente del rol que ocupen en el sector público. Algunos funcionarios 

públicos dicen por ejemplo “yo, soy simplemente un técnico, así que no tengo que 

preocuparme de eso”, o “eso que decidan los políticos, nosotros solo somos técnicos”. 

Un discurso que denota dos aspectos importantes: el primero es la mirada de división 

entre lo técnico y lo político no sólo como una separación de roles, sino como dos 

esferas conceptuales sin ninguna vinculación entre sí. En segundo lugar, la asimilación 

de lo técnico como un lenguaje neutro que niega a la persona la posibilidad de 

reflexionar sobre el halo político que envuelve su quehacer. Idea que se sustenta, 

además, en la relación de lo técnico y la cientificidad, un discurso que, como hemos 

visto, se constituye en un poderoso símbolo de poder.  

En el campo del folklore, del patrimonio y la cultura, los temas que se describen 

bajo el lenguaje técnico son profundamente políticos. Son objetos discursivos en los que 

está implícita la vida de muchos seres humanos y su relación con la figura hegemónica 

del Estado, cómo no reconocer entonces, la arbitrariedad de la separación entre lo 

técnico y lo político. Es una división falsa, ya que lo que existe en realidad es una 

profunda continuidad entre las dos esferas. Más que observarlas como dos vagones 

seguidos uno del lado del otro en un tren institucional; se las debe analizar como dos 

esferas, una contenida dentro de la otra, como manifestaciones de la misma esencia, 

pero en diferente escala. Así es: todo el globo técnico está contenido en un universo 

político. Del conjunto de ideas sobre una forma de pensar la realidad, se construye un 



110 

   
 

submundo de herramientas, figuras, discursos, y lenguajes para su implementación. Lo 

técnico, entonces, no es sino una forma de vivir la realidad bajo los lineamientos 

emitidos por ciertos direccionamientos políticos, que en este caso provienen de la matriz 

occidental para la existencia. 

Continuando con nuestro análisis del origen institucional de los temas 

patrimoniales en el Ecuador, hay que mencionar lo que se dijo sobre la creación del IEF: 

 

Debemos reconocer que, gracias a la iniciativa tomada por el Grupo América, nosotros 

hemos sentido el impulso de una nueva actividad en la obra del conocimiento metódico 

y sistemático del alma popular. De sus fecundas jornadas salieron ''Conclusiones y 

Recomendaciones”, entre las que se apreciaron como urgentes la creación de un 

Instituto Ecuatoriano de Folklore. Efectivamente, el arte popular es una de las partes 

categóricas que forman el cuerpo o conjunto en el saber del pueblo, o sea lo que hoy 

conocemos científicamente como Folklore. (Instituto de Antropología de la Universidad 

Central 1964, 63) 

 

Gracias a la matriz occidental para la existencia que se impone en la humanidad, 

el conocimiento científico es visto como superior frente a otras formas de aprehender la 

realidad. Para el uno de la modernidad, el quehacer científico tiene legitimidad, 

prestigio y goza de un estatus de veracidad que lo hace incuestionable. Mientras que 

todo lo que no transita por el túnel de la cientificidad, constituye una periferia cognitiva 

que debe ser rechazada. Lo cual ha ido construyendo a su paso una “geopolítica del 

conocimiento”, “desde la cual se enuncia y validan los mismos, pero donde también se 

construyen epistemologías dominantes que desconocen y descalifican lógicas otras. 

Estas diferencias vienen marcadas por matrices coloniales que, en su larga duración, 

reproducen estructuras hegemónicas de dominación y sometimiento en cuanto al poder 

y el saber” (Albán 2006, 6). 

Entonces, los esfuerzos de movilidad social en el campo de la intelectualidad, 

están dirigidos a establecer este distanciamiento con la periferia. Este hecho se pone de 

relieve en la creación del Instituto Ecuatoriano del Folklore. El concepto de folklore se 

expone como una forma científica de dimensionar el “arte popular” o el “saber del 

pueblo”. El desplazamiento de estos conocimientos, prácticas, rituales, y demás, a la 

esfera científica es un ejercicio de usurpación simbólica. Estos elementos periféricos 

deben ser observados bajo el ojo científico para poder gozar de legitimidad y promover 

mediante este discurso, la evolución de la institucionalidad ecuatoriana.  

Paralelamente al Instituto Ecuatoriano de Folklore se plantea la necesidad de 

crear la Sociedad Ecuatoriana del Folklore:  



111 

   
 

 

El Instituto Ecuatoriano del Folklore, como dependencia de la Casa de la Cultura, será 

simplemente un centro de investigación científica, de gran importancia internacional, 

pero de muy reducidas proyecciones nacionales y populares. 'El Instituto interesará a las 

pocas personas que en el país conocen la grande y trascendental labor que realiza la 

Casa de la Cultura; pero el pueblo, el hombre común, es decir la mayoría de nosotros, 

seguiremos ignorando los nobles fines del Instituto y por tanto, éstos, miradas desde 

cierto ángulo, quedarán simplemente escritos en el papel. […] La Sociedad Ecuatoriana 

de Folklore, con ese espíritu que nos ha guiado en la Primera y Segunda Mesas 

Redondas, además de estar en capacidad similar a la del Instituto, para realizar los fines 

consignados en el Artículo Tercero, podría cumplir los siguientes: 1 ) Llegar 

directamente al hombre común; es decir, al pueblo y hacer labor científica y cultural, 

esencialmente popular; 2) Interesar a todos los sectores a realizar estudios folklóricos 

ya- sea individualmente o en grupos, y estimular en todos los niveles culturales, 

económicos y étnicos por esta clase de estudios y aspecto […]; 5) Además, y eso es 

muy importante, PODRIAMOS HACER FOLKLORE. (Instituto de Antropología de la 

Universidad Central 1964, 99-100) 

 

Las personas que impulsaban este proyecto paralelo veían con desconfianza el 

proceder del IEF, dado que se lo reconocía como una iniciativa elitista. De ahí la 

necesidad de “bajar” el tema del folklore al “hombre común”. Pero, aunque los 

discursos giraban en torno a los alcances que debía tener el tema del folklore en el 

Ecuador, no ponían en cuestión la existencia de este objeto discursivo. Podemos 

comprender, entonces, que existía un consenso sobre la necesidad de ahondar en este 

tema a nivel institucional y de forma más sistemática. Un caso que nos permite 

reflexionar sobre otra característica del patrón en la transmisión de ideas Norte-Sur: la 

reflexión que llega hasta los bordes del objeto discursivo.  

La Sociedad Ecuatoriana del Folklore es un ejemplo de cómo en el Sur las 

discusiones suelen llegar a la frontera del objeto discursivo; pero no se suele trascender 

el límite, hasta el punto de romper su límite constitutivo. Foucault identifica este 

proceso como las relaciones que posibilitan la existencia del objeto discursivo (1970). 

Relaciones que, en nuestro posicionamiento en el Sur, nos permiten discutir sobre el 

contenido del objeto del discurso, su alcance, su reorientación, sus dimensiones y demás 

planteamientos que no llegan a poner en jaque su existencia.  

Nosotros nos encontramos en un espacio en el que podemos “hablar sobre”, pero 

difícilmente tenemos la posibilidad de negarnos a tratar los objetos discursivos en boga 

y de escapar a la corriente para evitar su instauración en el Sur. Menos aún, contamos 

con muchas oportunidades de llevar nuestros propios objetos discursivos al Norte, 



112 

   
 

porque el flujo de las ideas va, generalmente, en sentido Norte-Sur.17 No por algún tipo 

de condicionamiento natural, sino por las relaciones de poder en las que estamos 

sometidos. Una gran salvedad en este sentido ocurrió con el llamado Sumak Kawsay, 

como lo analizaré en capítulos posteriores. De todas maneras, en relación con el 

Folklore y la Cultura, el quehacer institucional ha estado orientado a tratar sobre los 

mecanismos para su institucionalización, según lo demuestran los hechos narrados. 

Posteriormente, el 5 de febrero de 1963 se creó la Cátedra del Folklore en la 

Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias de la Educación de la Universidad Central del 

Ecuador: 

 

Con el objeto de dar a la enseñanza de Antropología y sus ramas una extensión y 

profundidad mayores, con la necesaria autonomía en cuanto a la organización y 

ejecución de los trabajos de cátedra, como también para cumplir con una de ¡las 

resoluciones y recomendaciones de la Primera Mesa Redonda Ecuatoriana de Folklore, 

cual es la creación de la Cátedra de Folklore en las Universidades, el Profesor Paulo de 

 
17 Veamos otro ejemplo, en otro campo de conocimiento totalmente diferente como es el caso de 

la Defensa, para comprender cómo opera este mecanismo en la estructura institucional de la colonialidad. 

En la historia de la Defensa es muy conocida la injerencia que ha tenido los Estados Unidos en el 

proceso de formación de militares ecuatorianos. Una historia que ha estado repleta de cuestionamientos, 

por las innumerables violaciones de derechos humanos a las que se han vinculados muchos de los centros 

educativos estadounidenses como la conocida Escuela de las Américas. Justamente por estos hechos y por 

el activismo de organizaciones como el Observatorio por el Cierre de la Escuela de las Américas, el 

Ecuador prohibió el envío de instituciones ecuatorianas a centros estadounidenses (El Comercio 2012). 

En esa época el Ecuador formaba parte de la Unión de Naciones Suramericanas (UNASUR), 

organización que contaba con un Consejo de Defensa Suramericano (CDS). Durante mi experiencia de 

estudio y trabajo en el campo de la Defensa, estuve en contacto con esta instancia. Uno de los objetivos 

del CDS era reorientar la mirada de los militares sudamericanos hacia lo local; el esfuerzo estaba 

encaminado a generar nuevas concepciones políticas de la Defensa, pero creadas en el Sur. Entonces la 

agenda o agendas del CDS contenían una gran cantidad de actividades con la orientación Sur-Sur (una 

noción de moda en las Relaciones Internacionales); como los procesos de formación militar impartidos en 

América del Sur.  

Las capacitaciones que fueron vetadas por parte de los Estados Unidos, en ese tiempo, tuvieron 

luz verde a nivel sudamericano. En el CDS se fomentaba la participación de civiles como conductores de 

la Defensa, con el objetivo de que estas personas pudieran estar al frente del tema de decisiones en cuanto 

al uso de la fuerza (tema central en este campo). Así, se evitaría el monopolio de los militares en este 

campo de conocimiento, y sus respectivas consecuencias como las sangrientas dictaduras ocurridas en 

muchos países latinoamericanos. Por este motivo, se fomentaban charlas impartidas por civiles 

conocedores del tema. Charlas que, por cierto, también eran vistas con desconfianza por parte de los 

militares ecuatorianos, dado que eran observadas como “discursos ideológicos”. Entonces, todo lo que 

trataba de la Defensa desde una postura de cierta manera ortodoxa, por no decir anclada en las 

concepciones estadounidenses, era una suerte de conocimiento científico y totalmente legítimo. El resto, 

lo que no venía de esta matriz era visto como un invento de la coyuntura, que en esa época tenía tintes de 

izquierda.  

De todas formas, con mayor o menor tinte estadounidense, o con más o menos participaciones 

civiles del Sur, todos los esfuerzos partían de la Defensa como un objeto discursivo casi constitutivo a 

nuestra naturaleza humana. En este contexto, la necesidad real de contar con fuerzas militares en un 

momento geopolítico en el que la posibilidad de combate del Ecuador con naciones vecinas es casi 

imposible, no es evaluada. Las discusiones al respecto, se limitan a pensar en los “nuevos roles de las 

Fuerzas Armadas” o en los procesos formativos de los soldados, pero nunca se discute sobre la necesidad 

real de contar con las FFAA y la Defensa. Así, nuevamente observamos los límites del objeto discursivo 

al que nos vemos sujetos en el Sur. 



113 

   
 

Carvalho-Neto y el Dr. Antonio Santiana elaboraron un proyecto de Reglamento de este 

Instituto. (Santiana 1964, 79) 

 

Como una recomendación de la Primera Mesa Redonda Ecuatoriana de Folklore, 

se habría creado la Catedra del Folklore en la Universidad Central; proceso en el cual 

también tuvo una injerencia Carvalho Neto. Bajo recomendaciones, asesorías, acuerdos, 

sugerencias y otros medios, el accionar de nuestra institucionalidad se ve modelado por 

el objeto discursivo en cuestión. En 1973 la Dirección de Patrimonio Artístico de la 

CCE empieza a funcionar; y el objeto discursivo del Patrimonio comienza a surgir con 

más fuerza. Hay que recordar que en 1972 se firma en la UNESCO la “Convención 

sobre la Protección del Patrimonio Mundial, Cultural y Natural”; un tratado aceptado 

por el Ecuador en 1975 (UNESCO 2020c). Con esta firma el Ecuador lo acepta como 

una obligación, dado que así lo establece la Convención de Viena sobre el derecho de 

los tratados, que señala: “El consentimiento de un Estado en obligarse por un tratado 

podrá manifestarse mediante la firma, el canje de instrumentos que constituyan un 

tratado la ratificación, la aceptación, la aprobación o la adhesión, o en cualquier otra 

forma que se hubiere convenido” (OAS 1969). 

En la Convención del 72, el Ecuador asume la responsabilidad de: 

 

a) adoptar una política general encaminada a atribuir al patrimonio cultural y natural 

una función en la vida colectiva y a integrar la protección de ese patrimonio en los 

programas de planificación general; b) instituir en su territorio, si no existen, uno o 

varios servicios de protección, conservación y revalorización del patrimonio cultural y 

natural, dotados de un personal adecuado que disponga de medios que le permitan llevar 

a cabo las tareas que le incumban; c) desarrollar los estudios y la investigación científica 

y técnica y perfeccionar los métodos de intervención que permitan a un Estado hacer 

frente a los peligros que amenacen a su patrimonio cultural y natural; d) adoptar las 

medidas jurídicas, científicas, técnicas, administrativas y financieras adecuadas, para 

identificar, proteger, conservar, revalorizar y rehabilitar ese patrimonio; y e) facilitar la 

creación o el desenvolvimiento de centros nacionales o regionales de formación en 

materia de protección, conservación y revalorización del patrimonio cultural y natural y 

estimular la investigación científica en este campo. (UNESCO 1972) 

 

Bajo esta presión ejercida por la Convención del 72, el Estado ecuatoriano 

asigna un primer presupuesto a la Dirección de Patrimonio Artístico de 600.000 sucres 

para que inicie sus actividades en el año de 1973 (Instituto Metropolitano de Patrimonio 

2012); mucho tiempo de la creación de esta instancia que data de 1945. Antes de eso no 

habría operado por falta de presupuesto y las tareas patrimoniales eran ejecutadas por la 



114 

   
 

Dirección de Turismo (DITURIS), según comenta Carlos Guerrero, antiguo funcionario 

de la Dirección de Patrimonio Artístico de la CCE (2020). La DITURIS: 

 

se encargó de esta Dirección de Patrimonio para hacer una especie de inventario que 

nunca se encontró y se perdieron las fichas y todo eso. […] Seguramente fueron 

inventariados cuadros, pinturas, algo de eso; estoy más que seguro que eso estuvo 

basado en las obras de José Gabriel Navarro, en aquel entonces, porque José Gabriel 

Navarro fue historiador de arte en el Ecuador; pero nunca asomó ese inventario. 

(Guerrero 2020, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Guerrero también nos comparte su historia sobre el trabajo en el tema de 

restauración en la Dirección de Patrimonio Artístico. Él habría sido becario del Centro 

Regional Latinoamericano de Estudios para la Conservación en México; un instituto 

que nace como una recomendación hecha a la UNESCO por parte de Paul Coremans 

una de las “importantes personalidades del mundo de la restauración”. En esta instancia, 

Coremans habría gozado de mucho prestigio, dado su rol de “experto” y dado que 

trabajó como director del Real Instituto de Restauración del Patrimonio Artístico de 

Bélgica (Corzo 1993).  

Guerrero habría recibido la beca de la UNESCO para estudiar restauración en 

México: “para que, con un curso de nueve meses, un ‘año lectivo’, puedan empezar en 

diferentes países lo que era la restauración”. Estos estudios adquiridos en el extranjero, 

en el norte mexicano, fueron la llave de entrada de Guerrero a la CCE, en sus primeros 

pasos por institucionalizar el objeto discursivo del patrimonio cultural en el Ecuador: 

“Entonces yo me presento en la Dirección de Patrimonio Artístico que era en el segundo 

piso de la Casa de la Cultura, en el edificio antiguo, en el ala Sur, en una habitación, esa 

era la Dirección de Patrimonio Artístico en 1974” (Guerrero 2020, entrevista personal; 

ver anexo 4). Al contar con personas formadas a nivel local bajo el objeto discursivo 

venido del Norte, la replicación interna de las ideas es mucho más efectiva y además, a 

largo plazo resulta en un proceso más económico, porque los costos operativos en la 

transmisión de ideas será menos costoso. 

Según el testimonio de Carlos Guerrero, la UNESCO habría realizado 

encuentros/cursos para tratar el tema del patrimonio cultural en el Perú, del que habrían 

surgido importantes directrices para el establecimiento de este objeto discursivo en el 

Ecuador. Él comenta lo acontecido en una reunión llevada a cabo en 1973, a la cual 

habría asistido un representante del Banco Central y otro de la Casa de la Cultura por 

parte del Ecuador. La presencia de las dos instituciones que asumían temas 



115 

   
 

patrimoniales en el Ecuador habría generado cierta rivalidad, porque el BCE contaría 

con más recursos para el tema, pero no habría tenido la competencia en la dimensión 

que poseía la CCE. Además, como producto de esta reunión se habría planteado la 

necesidad de trabajar en la formación de especialistas en el área de restauración y de 

montar un taller en la CCE. La historia continúa en estas palabras: 

 

Entonces yo me presento ahí (en la CCE) y me dicen que el 01 de enero llega acá 

Giovanni Corrallini, que es un experto que viene a capacitar sobre patrimonio, entonces 

yo digo: “no tenemos nada, ¿qué puede hacer aquí una persona?”. Entonces en 

noviembre me voy a México nuevamente a traer implementos. […] Después llega 

Giovanni Corrallini ya comenzamos a hacer actividades. Por eso yo digo que de 1975 

para atrás es la restauración empírica; de 1975 en adelante, hasta la presente fecha, 

comienza la restauración científica […] Ahí estuvo Giovanni Corrallini, quien estuvo 

tres meses y después continué yo capacitando a los que estaban trabajando en 

patrimonio. (Guerrero 2020, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

En este testimonio se observa claramente a la llegada del especialista europeo 

como un salto cualitativo hacia el campo científico, como un símbolo de ascenso dotado 

de poder y prestigio. Nuevamente es la experticia del Norte que otorga una nueva 

dimensión de legitimidad a nuestro quehacer institucional. Entre los años de 1976 y 

1995 la UNESCO junto con el Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo 

habrían llevado cabo el Proyecto Regional de Patrimonio Cultural/Urbano-Ambiental 

(RLA) en el Perú, un proceso en el que habría participado el Ecuador desde el inicio. 

Algunos de los objetivos de este proyecto fueron los siguientes: 

 

a) Conservación del patrimonio urbano, restauración arquitectónica, Monumentos y 

Centros históricos, Complejos Arqueológicos, y Rehabilitación/Renovación de centros 

y monumentos históricos en el ambiente urbano, especialmente en CIUDADES 

HISTORICAS. 

b) Conservación de propiedades culturales urbanas a lo largo de la región. Esto con 

especial énfasis en la Creación de Capacidad Institucional, capacitación de los recursos 

humanos orientada al establecimiento de una red de dinámicos canales comunitarios 

entre Centros de Conservación y Museos. 

c) Establecimiento de Centros de Conservación en varios países que trabajan con 

respecto a la preservación y mejora del patrimonio movible, tales como tejidos, piedras, 

murales, óleos, madera policroma y tallados en madera, entre otros. (Heritage and 

development s.f.) 

 

El proyecto financió “la capacitación de profesionales en todos los ámbitos, en 

temas relacionados con el patrimonio. Fueron aproximadamente 4000 jóvenes 

profesionales que recibieron capacitación”. Además, “La financiación facilitó también 

becas de estudio para jóvenes profesionales en los campos de interés y acción del 



116 

   
 

Programa Regional, así como viajes frecuentes del ATP para supervisión e 

implementación de eventos del proyecto, seminarios, cursos, etc.”. Finalmente, los 

textos sobre el programa señalan que “La periferia en el campo vino a ser el Centro de 

operación en el campo, desde el campo. Esto fue importante para una implementación 

efectiva y rápida. Esta fue por cierto la innovación de la Gestión del Proyecto en el 

campo, desde el campo” (Heritage and development s.f.). El Perú fue visto como el 

campo y la periferia; mientras que podemos asumir que, en el imaginario de los 

protagonistas de esta experiencia, Francia era vista como el centro-urbano. El proyecto 

plantea claramente la necesidad de trasladar un conjunto de ideas sobre el objeto 

discursivo patrimonial al Sur, para lo cual los mecanismos de los talleres, becas y 

capacitaciones han sido efectivos, como parte del patrón existente para la transmisión de 

ideas Norte-Sur.  

La arquitecta Dora Arízaga, una mujer cuya participación en las instituciones 

patrimoniales ha sido de gran relevancia en el Ecuador y que además hoy es consultora 

de la UNESCO, nos comenta que participó en el primer taller auspiciado por este 

programa. Y nos cuenta cómo este evento marcó el inicio de su carrera en el ámbito del 

patrimonio:  

 

Toda mi vida he trabajado con el patrimonio, desde que comencé porque el primer curso 

que yo hice, que lo hice en 1975, fue el primer curso que se hace para América Latina 

en el Cusco, en un programa de PNUD (Programa de Naciones Unidas para el 

Desarrollo)-UNESCO, Ministerio de Cultura, bueno, no es exactamente el Ministerio de 

Cultura, pero el ente de Cultura del Perú; ellos organizan una serie de cursos para 

conservación del patrimonio cultural en diferentes ámbitos, en arquitectura, en bienes 

muebles, en arqueología. Entonces, yo soy una de las que primero hago este curso que 

ofrece en la UNESCO en el año 1975. (Arízaga 2020, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

El programa de la UNESCO fue decisivo en la formación de Arízaga, ya que fue 

su primer encuentro con el tema patrimonial. Ella nos comenta desde su visión cuál era 

el objetivo del programa:  

 

En ese momento la mayoría de gente que se formaba en la conservación del patrimonio 

estudiaba en Europa, en México; entonces la idea que se hace es trabajar en un tema 

más latinoamericano, en una realidad más latinoamericana, y por eso, entonces, se 

trabaja. Si bien la propuesta que hacen para estos cursos parte un poco de una tendencia 

que se trabajaba en ese momento que era de poner en valor al patrimonio cultural, más 

bien en físico, la parte de arquitectura, a través de la promoción del turismo; pero el 

enfoque que tiene el curso no es orientado al turismo, sino, más bien, en los temas de 

teoría y de práctica para conservar nuestro patrimonio edificado, entonces ese es el 

enfoque. Después estuve en Europa y me he ido formando en los diferentes aspectos del 

patrimonio cultural. (Arízaga 2020, entrevista personal; ver anexo 4) 



117 

   
 

 

Bajo esta serie de iniciativas que no han llegado a su fin hasta la presente fecha, 

se ha instaurado un orden eurocéntrico en América Latina y el Ecuador, aunque los 

hechos sean presentados bajo la necesidad de construir algo propio. En este sentido, 

cabe citar a Aníbal Quijano:  

 

El eurocentrismo, por lo tanto, no es la perspectiva cognitiva de los europeos 

exclusivamente, o sólo de los dominantes del capitalismo mundial, sino del conjunto de 

los educados bajo su hegemonía. Y aunque implica un componente etnocéntrico, éste no 

lo explica, ni es su fuente principal de sentido. Se trata de la perspectiva cognitiva 

producida en el largo tiempo del conjunto del mundo eurocentrado del capitalismo 

colonial / moderno, y que naturaliza la experiencia de las gentes en este patrón de poder. 

Esto es, la hace percibir como natural, en consecuencia, como dada, no susceptible de 

ser cuestionada. (2014b, 287) 

 

Los 70s fueron un período de siembra de ideas patrimoniales en América Latina, 

semillas que se sembraron para crecer y reproducirse en muchos otros espacios. La beca 

de la UNESCO recibida por Guerrero para estudiar en México y el taller que bautizaría 

a Arízaga en el tema patrimonial, son muestras de este semillero que tendría grandes 

repercusiones a nivel local. Una de las grandes cosechas fue la declaratoria de Quito 

como Patrimonio Cultural de la Humanidad por parte de la UNESCO en el año de 1978 

(una imagen del documento resultante de la reunión en la que surgió este nombramiento 

se puede observar en la figura 7). 

Uno de los principales protagonistas de esta declaratoria fue Rodrigo Pallares, 

quién habría dicho en 1947, “Lo único que aspiro es llegar a Ecuador y algún día luchar 

para que Quito tenga estos parques y monumentos”; mientras cursaba sus estudios en 

París (Diario La Hora 2018). La admiración por el mundo europeo y los talleres de la 

UNESCO/PNUD habrían inspirado a Pallares para que armara el expediente para la 

Declaratoria de Quito como Patrimonio Cultural de la Humanidad. En una entrevista 

realizada a la esposa de Pallares, Pepé Carrión, ella comenta cómo fue el proceso: “Fue 

una tarea febril”, “Rodrigo motivó a sus colegas, en un trabajo de hormigas, a realizar 

una impecable presentación de la ciudad ante el comité de la UNESCO. Y lo logró: pues 

Quito se impuso a Roma”. Ella también comenta sobre el tránsito de Pallares por los 

senderos de la UNESCO: “Rodrigo Pallares se rodeó de los mejores. En julio de 1977 

viajó a Nairobi, Kenia, como representante del país al comité intergubernamental de la 

UNESCO para la protección del patrimonio mundial. ‘Allí ganó amplísima 

experiencia’” (Diario La Hora 2018). Todas las ideas adquiridas a nivel educativo como 



118 

   
 

a nivel institucional, habrían sido motivadoras para pensar en la necesidad de que la 

ciudad de Quito obtuviera el reconocimiento de la UNESCO como Patrimonio Cultural 

de la Humanidad.  

 

 

Figura 7. Declaración de la ciudad de Quito como Patrimonio Cultural de la Humanidad 

Fuente y elaboración: (UNESCO 1978, 7) 

 

En la interesante entrevista realizada a Carrión, también se aborda el tema de las 

tareas realizadas por Pallares a fin de insertar a Quito en la palestra pública:  

 

‘¿Dónde está Quito?’ Pepé Carrión rememora que esta fue una de las grandes preguntas 

que recorría el planeta, en las semanas previas a la declaratoria. Así que Pallares invitó a 

periodistas de L’Espresso, de Roma; el Times, de Londres, Le Monde, París, y The New 

York Times para que ayudaran a ubicar a la capital en el globo. “Todos –dice su viuda– 

se enamoraron de los cerros que rodean a esta ciudad”. (Diario La Hora 2018) 

 

Quito como un referente geográfico del Sur no existía en el imaginario del 

Norte, de ahí la necesidad de realizar una serie de esfuerzos para poder figurar en la 

palestra pública creada en el Norte, bajo la nomenclatura de Quito como Patrimonio 

Cultural de la Humanidad. Una denominación que es citada constantemente en la esfera 

pública para recordarnos a los quiteños y quiteñas la importancia de este espacio, una 

idea revestida con la bendición del Norte; además, una figura que ha sido emblemática 

para la gestión de las institucionales patrimoniales del Estado, especialmente del 

Municipio. Podemos comprender, entonces, la importancia de las ideas venidas del 

Norte en el proceso institucionalización en el Ecuador: nociones, conceptos, figuras que 

encajan poco a poco no sólo por el peso que tienen por su lugar de origen, sino sobre 



119 

   
 

todo por la capacidad que tenemos para aprehenderlas dadas las raíces de la 

colonialidad que nos habitan.  

En los años 70, la Organización de Estados Americanos (OEA) empieza a 

trabajar en el campo de la “cultura popular”; y “El compromiso de los dirigentes 

americanos frente a esta dimensión de la cultura, se expresó a través de la adopción de 

la Carta del Folklore Americano (1970) y de la Carta Interamericana de las Artesanías y 

las Artes Populares (1973) culminando con la declaración del año 1982 como ‘Año 

Interamericano de las Artesanías’” (2013, 23). A raíz de estos eventos, en 1975 se crea 

el Centro Interamericano de Artesanías y Artes Populares en el Ecuador. En el convenio 

entre la OEA y el Ecuador para la creación de este instituto, se menciona como una 

motivación para la OEA el ayudar a los Estados miembros fortalecer su infraestructura 

nacional y entre los objetivos institucionales, se plantea la importancia de formar a 

técnicos en las diferentes especialidades en los campos del arte popular a través de 

cursos, servir como un centro de investigación y promoción de las artesanías y artes 

populares, además de prestar asistencia técnica a los gobiernos y miembros de la OEA, 

entre otros (OEA 1981). Así mismo, se manifiestan las principales actividades del 

CIDAP:  

 

1. Realizar cursos interamericanos para la formación de expertos de los Estados 

Miembros de la OEA; 2. Realizar cursos especializados en otros países, según las 

necesidades de integración regional; 3. Organizar cursos nacionales especializados, 

según las necesidades de cada país; 4. Organizar la biblioteca especializada, el 

centro de documentación y el Museo de las Artes Populares; 5. Prestar asistencia 

técnica dentro de los campos de su especialización a los Gobiernos de los Estados 

Miembros de la OEA que la soliciten a través de la Secretaría General o 

directamente al CIDAP; 6. Fomentar el intercambio de profesores, especialistas, 

dirigentes del sector artesanal y artesanos entre los Estados Miembros de la OEA y 

con Estados no Miembros de la Organización; 7. Promover reuniones técnicas y 

científicas nacionales, regionales e interamericanas, para el intercambio de 

información que favorezca el fomento y el desarrollo de las artesanías y las artes 

populares; 8. Desarrollar las artesanías y las artes populares tradicionales por 

constituir un elemento esencial del patrimonio cultural de los pueblos americanos. 

(1981) 

 

Las tareas asignadas al CIDAP para el fortalecimiento institucional en el tema 

artesanal y de la cultura popular en el Ecuador, son muy similares a las tareas que debía 

llevar a cabo el Instituto Ecuatoriano del Folklore. Lejos de ser una coincidencia, la 

lectura de estos eventos nos demuestra que la existencia de un patrón para la 

transmisión de ideas en un flujo Norte-Sur como le he venido analizando. Un modus 



120 

   
 

operandi que refleja el grado de eficacia de los talleres, los cursos, las becas, la 

presencia de los expertos del Norte entre otros, en la consolidación de los objetos 

discursivos en nuestra realidad. Un poder conquistado no solamente por su proveniencia 

del Norte, sino también por constituirse en una manifestación del ejercicio patriarcal por 

el que estamos atravesando.  

Según Gabriela Eljuri, sobre las actividades del CIDAP en el campo del PCI, el 

“quehacer institucional se extendió hacia otras áreas o elementos de la denominada 

cultura popular, hasta ser una de las instituciones en el país con amplio bagaje en la 

investigación sobre estos temas”; el CIDAP ha trabajado en un sinnúmero de 

actividades relativas al campo de la cultura popular como investigaciones, registros, 

inventarios, capacitaciones, documentales otros” (Eljuri 2019, 26). Luego, dos años 

después, en 1977 se crea el Instituto Andino de Artes Populares (IADAP). Este instituto 

fue creado en el marco del Convenio Andrés Bello, con sede en Quito; y en la 

actualidad es conocido como el Instituto Iberoamericano de Patrimonio Natural y 

Cultural (IPANC). El IPANC ha trabajado en procesos de capacitación, investigación y 

difusión (Eljuri 2019); así, han publicado revistas y han organizado eventos como el 

Primer Congreso Andino de Artes Populares en 1980. En una sus publicaciones, se 

habla de los principios orientadores del IADAP: 

 

La orientación filosófica y los principios en los que se fundamente el IADAP están 

dirigidos a la promoción y desarrollo de la cultura popular de los pueblos andinos, cuya 

riqueza es invalorable, pero su sola existencia, dado el desarrollo social y económico – 

común a nuestros pueblos- no define por sí mismo la personalidad cultural de la 

subregión andina, ya que se encuentra interferida por la coexistencia de valores 

generados por otros sistemas culturales extraños a nuestro contenido latente. (Tobar 

1980, 5) 

 

En los discursos que defienden la existencia de las instituciones que hemos 

descrito,  encontramos un hilo conductor de gran relevancia y que tiene que ver con el 

imaginario de “lo propio”. En el texto citado se puede apreciar una cierta necesidad de 

insertar o mostrar los códigos culturales locales en la palestra pública bajo la noción de 

dar importancia a “lo propio”. La idea de fondo es la exposición de lo que se considera 

constitutivo o esencial a nivel local. En los discursos de creación de la Casa de la 

Cultura, del Instituto Ecuatoriano de Folklore, ahora el IADAP y otros, se observa esta 

dinámica como una necesidad latente de obtener cierto reconocimiento para poder 

“existir”. La posibilidad de existir está anclada en la esfera pública, y nos plantea el reto 

constante de querer caber, o pertenecer al proyecto del uno de la modernidad; lo que en 



121 

   
 

términos prácticos, implica la necesidad de adquirir los capitales que están en juego en 

el mapa del poder. 

Un escenario en el que además podemos observar el mimetismo de origen 

colonial descrito por Hommi Bhabba: “el mimetismo emerge como la representación de 

una diferencia que es en sí misma un proceso de renegación […]. El mimetismo es, 

entonces, el signo de una doble articulación; una compleja estrategia de reforma, 

regulación y disciplina, que se ‘apropia’ del Otro cuando éste visualiza el poder” (1994, 

112). En otras palabras: “es el deseo de un Otro reformado, reconocible, como sujeto de 

una diferencia que es casi lo mismo, pero no exactamente (1994, 112). En nuestro caso 

de estudio, la institucionalización del patrimonio cultural pero en una dimensión 

“propia”, refleja el fenómeno del mimetismo colonial descrito por Bhabba. La 

aprehensión del objeto discursivo patrimonial por parte de los actores implicados en los 

temas patrimoniales; es un proceso de reproducción de un discurso venido del Norte y a 

la vez de negación de su propio Sur. ¿De qué surge forma la negación? Se da en el 

momento en el que los actores involucrados en la gestión patrimonial se alejan de 

aquellos a quienes se observan como poseedores de la manifestación cultural; señalando 

así su propia posición de distanciamiento en el mapa del poder con relación a estos 

otros.  

De todas formas, dado que estamos entendiendo a lo masculino como una fuerza 

que está presente en todo; pero que, en la constitución del sistema político patriarcal, 

ésta se exacerba en detrimento de la energía femenina; es importante decir que los 

procesos sociales que aquí se describen, no constituyen necesariamente a grupos 

humanos en contienda. Es decir que si bien el mimetismo puede generar prácticas que 

conlleve a los individuos implicados a acercarse al poder a través de los capitales en 

juego, esto no implica que, en algún momento, esta misma persona comulgue o se 

acerque más a aquello sobre lo que se está ejerciendo el poder. Es por esto, que 

encontramos a estudiosos de los temas patrimoniales que a su vez son taytas (samanes). 

 Así es cómo las danzas ancestrales que fueron prohibidas durante mucho tiempo 

en la colonia, se empiezan a revestir de otro valor cuando se lanza la Ley de Patrimonio 

Artístico en 1945. Estas manifestaciones que envuelven complejos procesos al interior 

de los pueblos y comunidades, son fragmentadas de manera que una pequeña porción de 

ellas termina por caber en la esfera de lo público. Fiestas que recogen un sin número de 

aspectos en el campo de la sacralidad, lo económico, lo sexual, el tejido comunitario y 

con la tierra, entre otros, son reducidos a eventos públicos inventariados y descritos en 



122 

   
 

su proceder externo, bajo el quehacer patrimonial. Esto es posible gracias al mimetismo 

colonial descrito por Bhabba en el que el Norte, encarnado en el Estado o en los 

detentores de un proyecto político intelectual, se replica internamente con base a la 

negación de su Sur interno.  

Ahora bien, los hechos analizados hasta el momento se constituyen en la 

antesala del objeto discursivo central en esta tesis: el Patrimonio Cultural Inmaterial, un 

objeto que se consolida en gran medida gracias al Surgimiento del Instituto Nacional de 

Patrimonio Cultural y su especialización en el campo patrimonial en general, como lo 

veremos a continuación. 

 

2. 1978: El Nacimiento del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 

 

El programa de la UNESCO en América Latina ejerció una gran influencia en la 

construcción discursiva patrimonial en el Ecuador; y en el auge de las ideas con 

respecto al patrimonio cultural, acontecieron varios hechos de gran importancia. Así, 

bajo Decreto Ejecutivo 2600 del 9 de junio de 1978 nace el Instituto Nacional de 

Patrimonio Cultural (INPC). En dicho decreto, se manifiesta que, “como Dependencia 

de la Casa de la Cultura Ecuatoriana viene funcionando la Dirección de Patrimonio 

Artístico, la misma que es insuficiente para atender en todo el país la investigación, 

conservación, resguardo y restauración del Patrimonio Cultural Ecuatoriano”, razón por 

la cual se prevé la necesidad de crear el INPC (EC 1978) 

Según Carlos Guerrero: “la Dirección de Patrimonio Artístico que era en el 

segundo piso de la Casa de la Cultura, […] en 1974. ¿Qué era? Una salita de espera, la 

oficina y estaba la secretaria” (2020, entrevista personal; ver anexo 4). Pero la 

institución fue creciendo paulatinamente con la incorporación de nuevos temas de 

trabajo y más funcionarios que se fueron especializando en la materia; ante este nuevo 

escenario habría nacido el INPC, iniciativa en la que la presencia de Rodrigo Pallares, el 

impulsor del proyecto de Quito como Patrimonio Cultural de la Humanidad, también 

habría sido fundamental (Guerrero 2020, entrevista personal; ver anexo 4). 

En el decreto mencionado también se dispone que el INPC funcione con el 

personal de la dirección de Patrimonio Artístico de la CCE, y con el mismo 

presupuesto. En un artículo escrito por Pallares en 1984, él comenta que tanto la 

Dirección de Patrimonio Artístico como el INPC sufrían de limitación de personal y 

económica, por lo cual no habrían podido realizar de forma efectiva los controles 



123 

   
 

efectuados principalmente sobre patrimonio arquitectónico; tarea que, además se 

complejizaba por el rol de otras instituciones municipales en la materia. (EC 1978) 

En 1979 se redacta una nueva carta magna para el Ecuador; documento en el que 

se establece lo siguiente: “El Estado fomenta y promueve la cultura, la creación artística 

y la investigación científica y vela por la conservación del patrimonio cultural y la 

riqueza artística e histórica de la nación” (1979). En las constituciones previas aún no se 

establecía esta competencia con tanta claridad. Así, por ejemplo, en la constitución de 

1946, lo que se concebía como parte del patrimonio artístico, figuraba en el área de las 

garantías y en asociación al patrimonio material: “5. La libertad de transitar por el 

territorio de la República, mudar de domicilio, ausentarse del Ecuador y volver a él, 

llevando o trayendo sus bienes, sin perjuicio de lo que la ley disponga en relación con el 

patrimonio artístico nacional y con la defensa de la moneda” (1946). Por otro lado, en la 

constitución de 1967, el tema del patrimonio cultural se sitúa en el capítulo de la 

propiedad, bajo el siguiente artículo:  

 

Artículo 58.- La riqueza artística y la arqueológica, igual que los documentos 

fundamentales para la historia del país, sean quienes fueran sus dueños, constituyen 

patrimonio cultural de la nación y están bajo el control del Estado, el cual podrá prohibir 

o reglamentar su enajenación o exportación y decretar las expropiaciones que estimare 

oportunas para su defensa, con arreglo a la ley. (1967) 

 

Así entonces, podemos observar que entre 1978 y 1979 estaba consolidado el 

objeto discursivo del Patrimonio Cultural en la institucionalidad ecuatoriana. Pocos 

meses después de emitirse la Constitución, se redacta la Ley de Patrimonio Cultural en 

el año de 1979, documento que redirecciona el tema presupuestario para facilitar las 

tareas del INPC (Pallares 1984). En el Art. 1 de esta Ley se trata el tema del INPC y se 

lo describe como una entidad “con personería jurídica, adscrito a la Casa de la Cultura 

Ecuatoriana, que reemplaza a la Dirección de Patrimonio Artístico y se financiará con 

los recursos que anualmente constarán en el Presupuesto del Gobierno Nacional, a 

través del Capítulo correspondiente al Ministerio de Educación y Cultura” (2004b).  

 



124 

   
 

 

Figura 8. Foto de la sede actual del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 

Fuente y elaboración: (INPC, Zonal 1 y 2 s.f.) 

 

Unas décadas atrás figuraba apenas como un tema de interés, ahora es una 

competencia del Estado; el patrimonio cultural está completamente integrado a la 

osamenta estatal. Lo que se refleja en la declaratoria de Quito como Patrimonio Cultural 

de la Humanidad, la creación del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural, la emisión 

de la Constitución de 1979, la expedición de la Ley de Patrimonio Cultural. No es 

gratuito que estos hechos incluyan la palabra “patrimonio cultural” como un elemento 

constitutivo. Además, quedó establecida la sede en la que funciona hasta el día de hoy el 

INPC (ver la figura 8). La transmisión de ideas en sentido Norte-Sur por parte de la 

UNESCO, culminó con éxito. 

 En la Ley de Patrimonio Cultural se establecen las competencias del INPC: 

 

a) Investigar, conservar, preservar, restaurar, exhibir y promocionar el Patrimonio 

Cultural en el Ecuador; así como regular de acuerdo a la Ley todas las actividades 

de esta naturaleza que se realicen en el país; b) Elaborar el inventario de todos los 

bienes que constituyen este patrimonio ya sean propiedad pública o privada; c) 

Efectuar investigaciones antropológicas y regular de acuerdo a la Ley estas 

actividades en el País; d) Velar por el correcto cumplimiento de la presente Ley; y, 

e) Las demás que le asigne la presente Ley y Reglamento. (EC Gobierno del 

Ecuador 2004b) 

 



125 

   
 

Además, en este documento se describen los bienes a ser catalogados como 

pertenecientes al Patrimonio Cultural del Estado. Allí figuran: monumentos, templos, 

manuscritos, sellos, objetos etnográficos y muchos más; ideas y nociones que encajan 

en la conceptualización de patrimonio cultural establecida por la UNESCO. 

Yuxtaposición que nos demuestra el desplazamiento de ideas en el modelaje de nuestra 

institucionalidad, y el ejercicio de poder implícito en el acto. En este punto de la 

historia, el grado de posicionamiento del tema del patrimonio cultural es muy elevado 

en el Ecuador y esta constatación denota nuestra posición en el Sur, como captadores de 

ideas construidas “al respecto de”. Nociones, conceptos, figuras, discursos y más, que 

son desplazadas hacia el Sur, bajo diferentes argumentos como los ya analizados de la 

necesidad de superación moral, o la “elevación científica”, entre otros; pero ahora se 

reviste con tintes de “lo propio”.  

 Mientras en la ley anterior el tema se veía como algo disuelto en medio de toda 

la concepción de lo que se identificaba como Patrimonio Artístico, ahora los temas 

vinculados a lo que después sería el PCI, ya ocupan un lugar específico en la nueva Ley 

de Patimonio Cultural:  

 

Art. 31.- En la medida en que la permanencia y continuidad de algunos grupos étnicos 

de las culturas indígenas, negras o afroecuatorianas en el Ecuador, representen un 

testimonio viviente de la pluralidad de las culturas vernáculas, el Instituto de Patrimonio 

Cultural, por sí mismo o a través de otros organismos, adoptará las medidas 

conducentes a la conservación de sus costumbres, lenguaje, manifestaciones culturales, 

artesanales, técnicas, artísticas, musicales, religiosas, rituales o comunitarias que los 

mismos indígenas, negros o afroecuatorianos hayan reconocido como recurrentes y 

válidas para su identificación y expresión cultural. Esta conservación no debe ir en 

desmedro de la propia evolución cultural, mejoramiento e integración social y 

económica de estas etnias.  

Art. 32.- Para la realización de investigaciones antropológicas o para la suscripción por 

parte del Gobierno Nacional de todo convenio con personas o instituciones nacionales o 

extranjeras, que realicen en el país estudios de investigaciones sobre los aspectos 

contemplados en el artículo anterior, deberá contarse necesariamente con el dictamen 

favorable del Instituto y los resultados de tales investigaciones serán entregados en 

copia a dicho Instituto.  

Art. 33.- Las expresiones folklóricas, musicales, coreográficas, religiosas, literarias o 

lingüísticas que correspondan a grupos étnicos culturalmente homogéneos, el Instituto 

de Patrimonio Cultural, por sí mismo o a través de las autoridades competentes, 

recabará la adopción de medidas que tiendan a resguardar y conservar tales 

manifestaciones. Es responsabilidad del Instituto el conservar por medio de la 

fotografía, cinematografía, grabación sonora o por otros medios estas manifestaciones 

en toda su pureza. La recopilación con fines comerciales de estos testimonios deberá 

contar con la autorización previa del Instituto.  

Art. 34.- El Instituto de Patrimonio Cultural velará para que no se distorsione la realidad 

cultural del país, expresada en todas las manifestaciones de su pluralismo cultural, 

mediante la supervisión y control de representaciones o exhibiciones que tengan 



126 

   
 

relación con los enunciados del Patrimonio Cultural del Estado. (EC Gobierno del 

Ecuador 2004b) 

 

Bajo las nociones de folklore o de cultura vernácula se puede observar que existe 

ya un imaginario consolidado sobre la necesidad de agrupar varias expresiones 

culturales de los otros, bajo un solo concepto. Para el efecto, se fragmenta su vida, se 

etiquetan las diferentes partes y se implementa la mirada científica, que descompone, 

analiza, y etiqueta. “En el precepto moderno descomponemos la vida, fragmentando sus 

componentes como si estos fueran pasibles de ser observados separadamente” (Segato 

2014, 605). 

La idea de conservación está fuertemente relacionada con el tratamiento 

monumental, que tenía mayor relevancia en el tratamiento del tema patrimonial en dicha 

época y que denota una terrible relación de poder del Estado con sus otros. Ello no es 

sorprendente si observamos algunas dinámicas coloniales imperantes en la época. Uno 

de los hechos de gran relevancia en las décadas de 1960 y 1970 en el Ecuador es la 

lucha por la tierra y la independencia del régimen de tenencia de tierra y explotación 

originado en la colonia. Demandas que culminaron en la creación de dos leyes de 

reforma agraria en el país (1964 y 1973), además de otras leyes e instrumentos 

normativos que denotan la intensa lucha por parte de indígenas y campesinos frente a 

uno de los temas más conflictivos de la herencia colonial. Un régimen económico 

colmado de maltratos y laceraciones a la dignidad humana.  

Paralelamente, en la Amazonía las instituciones misioneras con afán “civilizador 

y evangelizador” se adentraban en todos los rincones de la selva. En un texto escrito por 

representantes de la Iglesia Católica sobre la historia de las misiones en la selva 

ecuatoriana se dice: 

 

A los 500 años de iniciada la Evangelización de América, todavía encontramos a la 

Iglesia en la misma labor en la región inmensa del Río Amazonas. Cerramos la Historia 

Religiosa del Oriente Ecuatoriano en el año de 1983, porque el progreso de sus 

misiones, con un aumento notable de misiones que han cubierto todo su territorio, es ya 

conocido en todos los ambientes. (García 1999, 8) 

 

En este ambiente en el que había (o hay) varios dispositivos de poder 

implementados para intervenir sobre la vida de los otros, se da el proceso de 

institucionalización del patrimonio cultural en el Ecuador. Menciono estos dos 

ejemplos, sólo para no perder de vista el contexto de la época: un momento de disputa 

por prolongar el sometimiento de origen colonial ejercido sobre ciertos grupos sociales. 



127 

   
 

La institucionalización patrimonial, no es sino entonces, una cara más del proceso de 

dominación instaurado sobre la vida de personas que han ocupado un rol periférico en el 

proyecto de construcción del Estado nacional. 

El 9 de julio de 1984 se dicta el Reglamento a la Ley de Patrimonio Cultural, en 

el que se establecen varios mecanismos operativos para que el INPC pudiera cumplir 

con las competencias asignadas (EC Gobierno del Ecuador 1984). Es importante notar 

que, en dicho documento, no hay ninguna referencia al folklore, la cultura vernácula, la 

cultura popular, o cualquier otro concepto relativo al PCI. Ausencia que denota que el 

campo inmaterial aún no contaba con tanto respaldo institucional tan fuerte como sí 

sucedía con el material. 

Un año antes, el 6 de junio de 1983, la UNESCO establece una oficina en Quito, 

con el rol de Oficina Regional de Comunicación para América Latina. Tras una serie de 

cambios institucionales y desplazamiento hacia otros países, esta instancia retornaría a 

Quito como Oficina Regional de Comunicación para América latina. “Aumentando sus 

áreas de trabajo, la oficina cambió su nombre en el año 2002 a Oficina Regional de 

Comunicación e Información para América Latina y el Caribe. Al mismo tiempo, la 

oficina tomó el papel de Oficina multipaís para representar a los países andinos de 

Bolivia, Colombia, Ecuador y Venezuela” (UNESCO 2020ª). Hecho que fortaleció su 

presencia en nuestro país y la posibilidad de ejercer un mayor nivel de injerencia en los 

temas patrimoniales.  

En 1989 se da la Recomendación sobre la Salvaguardia de la Cultura Tradicional 

y Popular, que cité anteriormente. Aquí se designan tareas para los Estados para la 

“Identificación de la cultura tradicional y popular”: 

 

a) preparar un inventario nacional de instituciones interesadas en la cultura tradicional 

y popular, con miras a incluirlas en los registros regionales y mundiales de 

instituciones de esta índole; b) crear sistemas de identificación y registro (acopio, 

indización, transcripción) o mejorar los ya existentes por medio de manuales, guías 

para la recopilación, catálogos modelo, etc., en vista de la necesidad de coordinar 

los sistemas de clasificación utilizados por distintas instituciones; c) estimular la 

creación de una tipología normalizada de la cultura tradicional y popular mediante 

la elaboración de: i) un esquema general de clasificación de la cultura tradicional y 

popular, con objeto de dar una orientación a nivel mundial; ii) un registro general de 

la cultura tradicional y popular; y iii) clasificaciones regionales de la cultura 

tradicional y popular, especialmente mediante proyectos piloto sobre el terreno. 

(UNESCO 1989) 

 



128 

   
 

Iniciativas que, en el Instituto Nacional de Patrimonio Cultural, la principal 

instancia aglutinadora de los temas patrimoniales, empezaban a figurar en forma de eco. 

Así nos comenta Nidia Gómez, una funcionaria que ha trabajado en el INPC desde 

1987: 

 
Los temas de folklore o de cultura popular no se topaban directamente, lo que sí 

hacíamos eran las investigaciones previo a las restauraciones de bienes tanto muebles 

como inmuebles, y en el marco de esa investigación para las restauraciones podía salir 

algún material más bien que se relacione con la cotidianidad, pero directamente 

involucrado, por ejemplo, con el edificio o el bien cultural. 

Lo que sí procuramos desde el inicio es hacer la recopilación de la información 

porque no teníamos un banco de datos que se relacione con lo que era patrimonio, cada 

oficina tenía su material o sus libros, entonces lo que procuramos era, más bien, que se 

reúna toda la información que disponía el Instituto en un solo lugar, eso sí nos sirvió 

bastante. Como una biblioteca y como un archivo de la unidad, en este caso; era una 

unidad de investigación en el Departamento de Restauración. 

Cuando se hacía algo de folklore (de forma directa sobre el tema), la institución 

lo que hacía era relacionarse con algunos estudiosos de otras instituciones. Por ejemplo, 

con la Casa de la Cultura, con el Instituto de Antropología, que ya estaba por 

desaparecer, pero había algunos miembros todavía de ese instituto, parece que 

funcionaba en el Colegio Mejía porque tenían un museo etnográfico. (2020, entrevista 

personal; ver anexo 4) 

 

En el año de 1993, la UNESCO crea el programa de Tesoros Vivos que, “tenía 

como objetivo alentar a los Estados miembros a otorgar un reconocimiento oficial a los 

portadores y practicantes de tradiciones con talento, contribuyendo así a la transmisión 

de sus conocimientos y habilidades a las generaciones más jóvenes” (UNESCO 2020f). 

Sobre este programa se dice que el Ecuador habría recibido la invitación a participar del 

mismo a través del Ministerio de Relaciones Exteriores, quien a su vez la habría 

remitido al Ministerio de Educación, institución de la que formaba parte el INPC. “Se 

dio una reunión internacional en Quito, con representantes de UNESCO sede Cuba, 

Quito, representantes de Bolivia, Colombia, pero también estaban técnicos de la 

UNESCO explicando de qué se trataba el proyecto. (¿De dónde eran los técnicos?) Eran 

europeos” (Gómez 2020, entrevista personal; ver anexo 4). Sobre el rol del INPC frente 

a este programa se dice que: 

 

En la última reunión del 2007, realizada en Quito, el INPC fue nominado como el punto 

focal para el Ecuador. (Aquí) La institución compromete la participación de la sociedad 

civil a través de la conformación del Comité Nacional con representantes de la Casa de 

la Cultura Ecuatoriana, el Consejo Nacional de Universidades y Escuelas Politécnicas, 

CONESUP, y la Asociación de Municipalidades del Ecuador, AME. Este proyecto tiene 

el objetivo de salvaguardia de los yachaks o sabedores de artes y saberes inmateriales. 

(Morales 2008, 265) 

 



129 

   
 

Pero a pesar de los esfuerzos de múltiples instituciones para tratar el tema en 

cuestión dispuesto por la UNESCO, según la funcionaria del INPC, Nidia Gómez, el 

programa no habría tenido mayores alcances dentro del INPC:  

 

El Comité consideró que era una tarea bien complicada para ellos y que le dejaba al 

Instituto la potestad de decidir si continuaba en el marco del proyecto o no. Pero el 

Instituto analizó la parte legal y consideró que dentro del sistema laboral o 

reglamentario del país no convenía seguir en este proyecto porque había obligaciones 

que imponían en el programa, de pronto no fue lo adecuado porque demandaba muchas 

obligaciones por parte del INPC y no se pudo continuar, no aceptaron continuar. No 

hubo de “tesoros vivos”, pero si hubo unos acuerdos sobre reconocimientos, por 

ejemplo, de artistas, de músicos, de compositores, bailarines, de manifestaciones de 

artesanos, se reconoció como “tesoros vivos”, pero nada más. (2020, entrevista 

personal; ver anexo 4) 

 

En el año 2011 ya se prevé la necesidad de emitir un instructivo para regular en 

la participación en este programa; es decir que, se institucionaliza el accionar frente a 

este programa. De todas formas, aunque las acciones institucionales no respondieran 

directamente sobre los objetivos del programa de Tesoros Vivos, no se puede dejar de 

notar su relevancia para el mapa del poder que estamos analizando. Es decir, a través de 

este programa se puede ejemplificar una vez más cómo las decisiones del Norte, se 

convierten en direccionamientos para el Sur. Aquí realizamos enormes esfuerzos 

institucionales para cumplir con los lineamientos establecidos en el Norte. 

Luego en 1998 se creó el programa “Proclamación de Obras Maestras del 

Patrimonio Oral e Inmaterial de la Humanidad”, cuyo objetivo era “concienciar al 

público sobre la importancia del patrimonio oral e inmaterial y la necesidad de 

salvaguardarlo; […] alentar a los países a crear inventarios nacionales y adoptar 

medidas jurídicas y administrativas para proteger su patrimonio oral e inmaterial”, entre 

otros (UNESCO 2020g). En este contexto: 

 

El Instituto más bien propuso es, junto con la Universidad Católica, el reconocimiento 

de algunas lenguas que estaban en peligro de extinción. Por ejemplo el chapalé, el 

záparo, creo que dos más, la tsáfiqui también que tenía problemas en ese momento, pero 

de pronto asomó proclamada la lengua zápara, no participó el Instituto en ese momento. 

(¿Quién hizo esta proclamación?) Esa proclamación hizo directamente la UNESCO 

juntamente con UNESCO-Quito y parece que participaron algunos expertos 

especialistas en lenguas, me parece, extranjeros con unos líderes de la comunidad 

zápara. Solamente años más tarde solicitaron alguna información al Instituto y tratamos 

de recopilar qué es lo que había pasado, pero volvió a hacer la UNESCO-Quito otra 

investigación sobre la lengua zápara y enviaron ellos a la declaratoria esa. (Gómez 

2020, entrevista personal; ver anexo 4) 

 



130 

   
 

Según la investigadora Anne-Gaël Bilhaut, el dirigente indígena Luis Macas es 

quien habría propuesto la postulación a los zápara; quienes, a su vez, le habrían pedido 

al etnolingüista Carlos Pallares que llenase los formularios correspondientes. Para el 

proceso habrían recibido 20.000 dólares de la UNESCO, a través de un fondo japonés, 

para proponer la candidatura (que comprendía un documento escrito, un disco con 11 

canciones y una película de dieciséis minutos). Esta proclamación habría generado un 

gran interés por parte de los medios de comunicación, las universidades y hasta la 

Comisión de Asuntos Indígenas del Congreso Nacional invitó a una delegación Zápara 

a Quito para presentarles un reconocimiento. Gracias a este evento también adquirieron 

cierto prestigio que les facilitó la consecución de fondos para otros temas, como el 

educativo (Bilhaut 2011).  

En el 1999 se da una reunión importante en la ciudad de Quito: “Consulta 

regional OMPI-UNESCO sobre la Protección de las Expresiones del Folclore para 

Países de América Latina y el Caribe”, organizada por la Organización Mundial de la 

Propiedad Intelectual (OMPI), en cooperación con la UNESCO y el Gobierno de 

Ecuador. Del Ecuador asisten funcionarios del Ministerio de Relaciones Exteriores y del 

Instituto Ecuatoriano de la Propiedad Intelectual. En la reunión se recomienda 

 

Que los países propicien la creación o fortalecimiento, en su caso, de la legislación 

nacional, subregional, regional e internacional para la protección de las expresiones del 

folclore; 

Que la UNESCO y la OMPI brinden la asistencia técnico-legal y la cooperación 

financiera y experiencia necesaria para que los países de América Latina y el Caribe 

inicien, o en su caso, continúen con su labor de identificación, documentación, 

clasificación armonizada, preservación, conservación y difusión de las expresiones del 

folclore; 

Que la UNESCO y la OMPI provean asistencia o cooperación para la 

concientización y sensibilización de la importancia de las expresiones del folclore y de 

su protección, orientadas a todos los segmentos de la sociedad. (1999, 2-3) 

 

En la misma línea, en un informe de las actividades realizadas por la UNESCO 

entre los años 2002 y 2003, encontramos la siguiente cita: 

 

La desbordada capacidad de propuestas científica, tecnológica y comunicacional, es 

considerada uno de los aspectos más significativos y estratégicos para conducir, en 

medio de esta evolución compleja, la transición difícil que hoy viven las sociedades y 

comunidades andinas. Desde la perspectiva anterior, los países andinos consideran, en el 

momento que UNESCO y sus marcos normativos orientadores en los temas de su 

actuación prioritaria, como son: la Educación […], Cultura (con las convenciones 

dirigidas hacia la protección del Patrimonio: Convención de 1970, sobre el Control de 

Tráfico Ilícito de Bienes Culturales, la Convención de 1972, sobre la Protección del 



131 

   
 

Patrimonio Cultural y Natural, la Convención sobre la Protección del Patrimonio 

Subacuático del 2001, recomendaciones sobre el Folklore y otras de altísima relevancia 

para los países andinos, como el proyecto de Convención sobre el Patrimonio 

Intangible); las Ciencias Naturales y Exactas […]; las Ciencias Sociales (con sus 

políticas orientadas al alivio de la pobreza y el fortalecimiento de las agendas sociales) y 

la Comunicación y la Información […]; constituyen una propuesta de acción 

programática de gran interés para los países en la primera década del siglo XXI. 

(2003d, 10) 

 

Es interesante observar cómo lo que fue inyectado en nuestra realidad de forma 

progresiva como un objeto discursivo externo, legitimado en las convenciones de la 

UNESCO reiteradas por el Ecuador, según este testimonio aparecería ya como un 

discurso que nace de la “propia necesidad”. Una vez que el objeto discursivo del 

patrimonio cultural está completamente instaurado en el Ecuador, el resto no son sino 

manifestaciones del poder ejercido inicialmente. Un tipo de poder que Michel Foucault 

identificado como disciplinario. Un poder que funciona dado que: 

 

La disciplina “fabrica” individuos; es la técnica específica de un poder que se da los 

individuos a la vez como objetos y como instrumentos de su ejercicio. No es un poder 

triunfante que a partir de su propio exceso pueda fiarse en su superpotencia; es un poder 

modesto, suspicaz, que funciona según el modelo de una economía calculada pero 

permanente. Humildes modalidades, procedimientos menores, si se comparan con los 

rituales majestuosos de la soberanía o con los grandes aparatos del Estado. Y son ellos 

precisamente los que van a invadir poco a poco esas formas mayores, a modificar sus 

mecanismos y a imponer sus procedimientos. […] El éxito del poder disciplinario se 

debe sin duda al uso de instrumentos simples: la inspección jerárquica, la sanción 

normalizadora y su combinación en un procedimiento que le es específico: el examen. 

(2002, 165) 

 

Por otro lado, hay que decir que el proceso de institucionalización del tema del 

PCI en el INPC se puede evidenciar en los distintos estatutos orgánicos implementados 

en el INPC;18 documentos que recogen el modelo institucional del INPC en los distintos 

momentos de su historia (Ver Anexo 2). El PCI va ganando mayor autonomía y poder 

en el INPC a medida que pasan los años. Inicialmente figura con un rol secundario, pero 

poco a poco se va constituyendo en una parte medular del INPC y se va 

institucionalizando su proceder, en una dinámica inspirada profundamente en la 

UNESCO. Podemos sintetizar estos pasos en la siguiente línea de tiempo: 

• 1995: La antropología y la etnología aparecen como disciplinas vinculadas al 

quehacer del INPC, para la elaboración de catálogos de bienes culturales.  

 
18 Sabemos que hay otro emitido el 30 de diciembre de 1985, pero a partir de este ya se pueden 

observar el rol de lo inmaterial en la estructura del INPC. 



132 

   
 

• 1996: La Etnografía se plantea como una disciplina que constituye ya un 

Departamento dentro de una división (unidad), con cierto grado de 

autonomía. Su relación con el PCI se da nivel de investigación, exposiciones 

museográficas y gestión de proyectos en la materia.  

• 2002: El PCI es parte de un Programa Nacional. Además, se plantea la 

necesidad de iniciar el inventario de las prácticas relativas al mismo; su 

investigación y difusión. Por primera vez el INPC se estructura en dos 

departamentos: uno material y otro inmaterial. 

• 2004: El PCI pasa a formar del área de Investigación Antropológica (1 de las 

4 áreas técnicas). Se establece el trabajo del PCI en investigación, inventario, 

elaboración de informes para las declaratorias de bienes intangibles; entre 

otro tipo de investigaciones aplicadas. 

• 2009: Hay varias direcciones, entre ellas las de Inventario y las de 

Preservación que tienen responsabilidades frente al PCI: además de las 

investigaciones que ya estaban disponiendo, se prevé la necesidad de 

elaborar expedientes técnicos para las declaratorias, instructivos para las 

declaratorias y para la participación en el programa de tesoros vivos de la 

UNESCO.  

• 2011: El PCI ya forma parte constitutiva de la misión del INPC. Se 

establecen varias direcciones, entre ellas de Inventario, de Conservación y 

Salvaguardia. En la de Inventario se atribuyen las tareas de inventario del 

PCI conforme a los ámbitos establecidos por la UNESCO, y la coordinación 

de la lista representativa de PCI. A la Dirección de Conservación se delega 

las tareas relativas a los planes de salvaguardia. 

Luego del 2011 fueron emitidos varios nuevos modelos de estatutos orgánicos 

para el INPC; pero mi análisis llegará a este punto, que es cuando podemos observar 

cómo el tema del PCI se ha cristalizado en el seno del INPC con base en una 

articulación completamente enmarcada en las normas, Convenciones y programas de la 

UNESCO. Es decir que, nuevamente podemos evidenciar cómo nuestra 

institucionalidad se moldea bajo el influjo poderoso de las ideas del Norte; conceptos 

que además de direccionar la forma de institucional del INPC, han marcado un rumbo 

en el día de a día de su accionar. 



133 

   
 

La instauración del PCI como un programa nacional dentro del INPC que se da 

en 2002, responde al hecho del inicio del periodo de las declaratorias patrimoniales en 

el Ecuador. En el 2001, gracias al Acuerdo Ministerial Nº 647, firmado por el ministro 

de Educación Cultura Deportes y Recreación, se declara a la “Fiesta de las Octavas del 

Corpus Cristi o del Danzante”, como bien perteneciente al Patrimonio Cultural de la 

Nación. En este documento se reconoce “como documento habilitante de la presente 

declaratoria, el Inventario y la Investigación Histórica elaborado por el Departamento de 

Inventario de Bienes Culturales y el de Investigación e Historia del Instituto Nacional 

de Patrimonio Cultural”. Además, se recomienda “a la I. Municipalidad del cantón 

Pujilí, no incorporar elementos foráneos a la fiesta del Corpus Cristi, para mantener la 

identidad y originalidad de la festividad”. El documento “habilitante”, corresponde a un 

texto de 8 hojas en el que se describe muy superficialmente a la fiesta (posteriormente, 

en el 2010, se realiza nuevamente una investigación sobre el tema). En un documento 

sobre el proceso de esta declaratoria que reposa en la Dirección de Inventario del INPC, 

se señala que esta iniciativa habría provenido del Municipio de Pujilí, instancia 

“empeñada en resaltar y exponer al mundo entero un sinnúmero de expresiones 

culturales y artísticas del cantón Pujilí” (Atiaga 2001, 7); por este motivo habrían 

emitido un oficio al INPC para solicitar se dé trámite a la declaratoria.  

Un año después, en el 2002, se declara al Carnaval de Guaranda como “bien 

perteneciente al Patrimonio Cultural de la Nación”, según el Acuerdo Ministerial Nº 

4291, emitido también por el ministro de Educación Cultura Deportes y Recreación. 

Documento que señala también que “a partir de la presente fecha las expresiones 

culturales del carnaval de la región bolivarense, quedan protegidas por la Ley de 

Patrimonio Cultural y su Reglamento General para lo cual el H. Consejo Provincial de 

Bolívar expedirá la Ordenanza correspondiente, con el asesoramiento y previo el visto 

bueno del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural del Ecuador” (2002, 2). Para esta 

declaratoria también se habría elaborado un “Informe Técnico del Departamento de 

Historia, (en el que) se reconoce al carnaval como una festividad intercultural, de honda 

raíz histórica en el mundo andino y occidental con profundas expresiones simbólicas 

que toman vida con sus personajes, facetas e imaginarios propios” (EC Ministerio de 

Educación y Cultura 2002). Sobre esta declaratoria Nidia Gómez, nos comenta lo 

siguiente: 

 



134 

   
 

Eso fue un pedido; siempre se ha procedido con pedidos desde los actores, no ha sido el 

INPC el que ha hecho un reconocimiento per sé, porque ahí se facilita el trabajo y la 

sostenibilidad de la manifestación, en este caso de la festividad del danzante o la del 

carnaval; por ejemplo, la del carnaval de Guaranda fue un pedido de la Prefectura de 

Bolívar, del Consejo Nacional de Cultura que había en ese momento aquí en Quito, y 

me parece que de la Casa de la Cultura de Bolívar también. (2020, entrevista personal; 

ver anexo 4) 

 

Para los funcionarios del INPC, países como España, Perú, Venezuela y 

Colombia se convirtieron en una fuente de inspiración para incursionar en el tema del 

PCI “teníamos mucha relación con el patrimonio inmaterial colombiano porque ellos ya 

habían tratado antes; por ejemplo, para las declaraciones que tenían ellos de patrimonio 

material, por ejemplo de las ciudades y todo eso, ellos ya trataban la temática inmaterial 

dentro de sus reconocimientos de las ciudades […] Siempre nos comunicábamos, nos 

mandábamos textos, libros” (2020, entrevista personal; ver anexo 4). Como una 

dinámica Norte-Sur que se activa con el capital letrado ahora convertido en la 

profesionalización de un objeto discursivo. 

Paralelamente, entre los años 2000 y 2001 se empezó a trabajar el tema 

inmaterial en el Municipio de Quito. Gabriela López, ex funcionaria del Municipio y 

actual Subsecretaria en el INPC, nos comenta que en esa época: 

 

Fue un poco la entrada hacia el ámbito del PCI, fue bastante interesante porque se logró 

armar una metodología participativa a través de un sistema de participación ciudadana 

que estaba institucionalizado en el Municipio de Quito que abarcaba cabildos sectoriales 

y dentro de esos cabildos existían mesas de trabajo, en este caso, existía una mesa de 

cultura; entonces dentro de esa mesa de cultural se proponían acciones, era un 

instrumento de planificación participativa, se proponían acciones para justamente 

fortalecer la identidad barrial y en esa línea armamos el proyecto de memoria histórica 

de los barrios del centro histórico. Y desde allí justamente se fue afincando este ámbito 

del patrimonio intangible o inmaterial, entonces ese proceso, como te digo, duró más o 

menos unos ocho años, de levantamiento de información, de fortalecimiento a través de 

estos “cabildos de participación ciudadana” y el producto de eso fue la publicación de 

varios libros que se denominaron “Memoria histórica y cultural”. (2017, entrevista 

personal; ver anexo 4) 

 

Podemos comprender entonces que, a partir del año 2000, un poco antes de la 

Convención del 2003 surgen acciones sistemáticas en el campo del patrimonio 

calificado como “intangible”, mismo que luego pasa a ser conocido como “inmaterial”. 

Sobre este camino de institucionalización del PCI, Nidia Gómez agrega que,  

 

Luego en todas partes se hablaba del patrimonio inmaterial, el instituto tuvo que hacer 

parte de un grupo de conformación de la UNESCO, hubo un Congreso en Ecuador, 

participó el instituto, fuimos para ver qué es lo que pasaba, qué novedades había, cómo 



135 

   
 

se enfrentaba el tema de patrimonio inmaterial y el Instituto se inmiscuyó en esa 

temática y comenzamos a apoyar todo lo que eran temas de patrimonio inmaterial a 

nivel latinoamericano y especialmente con los temas de UNESCO. (2020, entrevista 

personal; ver anexo 4) 

 

Al igual que las funcionarias del INPC, Gabriela López, se dedicó a “considerar 

los criterios que se estaban emitiendo a nivel internacional”, en la materia para poder 

direccionar el quehacer institucional (2017). Como muestras del sistema de importación 

de ideas, característica intrínseca al proceso de institucionalización del PCI en el 

Ecuador. Por su lado, el INPC continúa con el proceso de las declaratorias; el 13 de 

enero del 2003 se reconoce a: “La Marimba y sus constituyentes” como Patrimonio de 

la Nación, bajo Resolución Administrativa Nº 002-DNPC-03 del INPC el 13 de enero 

2003; misma que habría resultado de un pedido del “Consejo Provincial para hacer la 

declaratoria a la marimba y se mandó el expediente al Ministerio de Educación y 

Cultura y no respondieron; como había por silencio administrativo se daba por hecho 

que aceptaban cuando no te respondían, entonces ahí se hizo una resolución 

administrativa del Director, de Juan Fernando Pérez Arteta, y con esa resolución se 

declaró la marimba como patrimonio inmaterial del Ecuador” (Zambonino 2019, 

entrevista personal; ver anexo 4). 

Luego, el reconocimiento fue para la “Producción Literaria de José de la 

Cuadra” con Acuerdo Ministerial Nº 2651 emitido por la Subsecretaria de Cultura el 15 

de octubre de 2003; cuyo expediente se habría realizado “a pedido del Municipio de 

Guayaquil […] El expediente era en este caso, solamente un estudio histórico-

etnográfico, si es que se podía decir, pero más bien era un estudio, y el acuerdo o la 

resolución, nada más” (Zambonino 2019, entrevista personal; ver anexo 4). 

Las declaratorias son una expresión del proceso de externalización propiciado 

por el sistema patriarcal. A través de ellas, los actores implicados consiguen la forma de 

sacarla de su contexto o nicho local y ponerla en circulación en un espectro social 

mayor, que en este caso coincide con la categoría de “lo nacional”. Prácticas de vida 

que hasta hace poco eran sancionadas por las estructuras coloniales, ahora son 

aplaudidas, pero siempre señalándose su distanciamiento con el Uno de la modernidad. 

Además, las declaratorias son un claro reflejo a nivel local del éxito en la transmisión de 

ideas sobre el objeto discursivo del PCI en la dirección Norte-Sur. Hasta el punto en que 

el tema del PCI se convierte en un campo de disputa para obtener reconocimiento y 

prestigio; otro de los elementos constitutivos del sistema patriarcal. 



136 

   
 

A lo largo de este capítulo hemos visto cómo el objeto discursivo del PCI se fue 

posicionando paulatinamente en la estructura del Estado ecuatoriano; un proceso en el 

que los mecanismos para la transmisión de ideas han sido efectivos. Su éxito radica en 

que responden a las relaciones de poder a las que nos vemos sometidos en el Sur: 

aquellas dependencias propiciadas por la Colonialidad del Poder que nos genera 

referentes en el Norte que guían nuestro proceder; las ataduras que impone el sistema 

patriarcal en su proceso de otrificación y consolidación de la esfera pública como el 

espacio exclusivo para el quehacer de la política; las huellas de nuestra historia que 

crean una continuidad en la vertiente de la dominación a la que hemos sido sometidos. 

Todos estos procesos confluyen para causar los procesos que vivimos hoy en día. 

Una vez posicionado el tema del PCI, lo que se observa en los siguientes años es 

un proceso de consolidación de esta incursión en el aparato estatal, sobre todo a partir 

del surgimiento de la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural 

Inmaterial en el 2003, como veremos a continuación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



137 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo tercero 

La Convención del 2003 en el Estado ecuatoriano 

 

 

La llegada a la presidencia constitucional de Rafael Correa en Ecuador (2007) 

conllevó el cuestionamiento a nivel discursivo del modelo económico imperante y se 

propuso como una alternativa, el fortalecimiento del Estado; hecho que fue interpretado 

por parte de sus ejecutores como una medida para recuperar la soberanía nacional. A 

decir de Edgardo Lander, la propuesta de Correa se trata de “procesos, tendencias y 

proyectos de transformación social que operan en forma simultánea, en algunos sentidos 

complementarios, en otros confrontados e incluso muy contradictorios” (2011, 124). 

A pocos días de que Rafael Correa asumiera el poder, se emitió un decreto 

ejecutivo el 17 de enero de 2007, para “Declarar como política de Estado el desarrollo” 

y se creó el Ministerio de Cultura, otorgándole todas las funciones que al momento se 

encontraban en otra instancia llamada Subsecretaria de Cultura (2007c). Luego, el 15 de 

febrero, se crea el Ministerio Coordinador de Patrimonio Natural y Cultural (EC 

Gobierno del Ecuador 2007a) que “concertará las políticas y las acciones, que en el área 

de capital intangible adopten las siguientes instituciones: Ministerio de Cultura, 

Ministerio de Deporte, Ministerio del Ambiente, Ministerio de Turismo, Ministerio de 

Educación, y Ministerio de Salud” (2007d) . Bajo estos mecanismos se procuró la 

transversalización de los temas culturales en distintas instancias del Estado y la 



138 

   
 

coordinación de las mismas por parte del Ministerio Coordinador.19 Una instancia que 

sería responsable de coordinar las acciones tomadas en la materia, a través de las 

diferentes instituciones implicadas. 

A finales de ese año se suscitó otro hecho importante para el tema patrimonial. 

El 21 de diciembre de 2007 (EC Gobierno del Ecuador 2007e), se planteó un Decreto de 

Emergencia tras el robo de “una custodia de oro y piedras preciosas, obra representativa 

del arte colonial ecuatoriano, exhibida en el Convento de las Conceptas en la ciudad de 

Riobamba […] sumado al desconocimiento, por parte del Estado, de los bienes 

existentes en el país” (Eljuri s.f., 4). La imagen de la custodia se puede observar en la 

figura 9. 

 

 

Figura 9. Foto referencial de la custodia robada en Riobamba 

Fuente y elaboración: (RiobambaEcuador 2007) 

 

 
19 Adicionalmente: “El Consejo Sectorial de Política del Patrimonio Natural y Cultural, por su 

parte, fue creado por Decreto Ejecutivo (918). El Ministerio Coordinador, que lo presidió, tuvo la misión 

de articular y aprobar la política ministerial e interministerial, y sus decisiones tuvieron el carácter de 

vinculantes. Se desarrolló una visión y se propuso, a través de la Agenda de Política Pública, manejar el 

patrimonio como sustento de las identidades sociales y de la actividad económica, ligándolo a la vida y al 

buen vivir […]. Con este propósito se reconoció bajo la categoría de Patrimonio Estratégico del Estado, 

tanto a los recursos hídricos y la biodiversidad, como a la diversidad y los bienes culturales, todos ellos 

importantes para el equilibrio entre conservación y desarrollo, entre mantenimiento y uso” (Soliz 2016) 



139 

   
 

El presupuesto para este Decreto fue de USD 33’ 665 550 (Ministerio 

Coordinador de Patrimonio 2009, 9). La relevancia de este decreto se observa en los 

informes emitidos por el Estado al respecto como el que encontramos en la figura 11; de 

igual forma, una síntesis de los argumentos para la implementación de este decreto se 

observa en la figura 10. Es en este contexto de creación y fortalecimiento de instancias 

para tratar los temas patrimoniales en el que él se plantea la necesidad de ratificar la 

Convención de PCI del 2003.  

 

 

 

Figura 10: Informe sobre el Decreto de Emergencia del Patrimonio Cultural 

Fuente y elaboración: (INPC, Issuu 2017) 

 



140 

   
 

 

Figura 11: Diagnóstico sobre los problemas identificado en torno al patrimonio 

Fuente y elaboración: (INPC, Base s.f.) 

 

En el 2003, varios países incluyendo el Ecuador, firmaron la Convención, lo cual 

constituye “una muestra de apoyo preliminar a la Convención o el Protocolo. Firmar el 

instrumento no establece una obligación jurídicamente vinculante, pero es una 

indicación de que el país tiene intención de someter el tratado a un análisis nacional y 

tomar en consideración su ratificación. Por otro lado, la ratificación implica “el 

compromiso, jurídicamente vinculante, de acatar las disposiciones de la Convención” 

(UNICEF s.f.). El Ecuador firma la Convención en el 2003, pero la ratificación se da en 

el 2008. Una vez que se da esta ratificación, la Convención se convierte en una 

normativa nacional y se publica de forma íntegra en el Registro Oficial 361 de 17-jun.-

2008. Analicemos algunos hechos relativos a la ratificación. 

 

1. La ratificación de la Convención 

 

Dos de las personas que incidieron en este proceso fueron las arquitectas Olga 

Woolfson y Dora Arízaga, quien en aquel entonces se desempeñaba como asesora en el 

Ministerio Coordinador de Patrimonio y quien actualmente es consultora de la 



141 

   
 

UNESCO. Sobre la importancia de la Convención ella señala: “Lo que pasa es que, 

todas las convenciones a las que se adscriben los Estados Parte son vinculantes y 

mandatorias; es decir, el Estado que firma acepta esas condiciones y tiene que cumplir, 

entonces si es que el Ecuador no habría suscrito la Convención; estaba suscrito, pero no 

la ejecutaba” (2020). La ratificación entonces se habría dado como un proceso interno 

para que el Estado ejecutara lo que se disponía en la Convención. En otras palabras, fue 

una presión interna para que nuestro Estado surgido en el Sur, asumiera las 

direccionalidades emitidas por el Norte.  

Lucía Moscoso, 20  funcionaria del INPC, conocedora de este proceso de 

incidencia haciendo referencia a la incidencia de Woolfson y Arízaga en la ratificación 

de la Convención señala: “ellas hacen la sugerencia porque conocen mucho el tema de 

la UNESCO, entonces eran totalmente conocedoras de la Convención, por ahí es que 

ellas irrumpen con el tema del patrimonio cultural inmaterial y le dan importancia; por 

este conocimiento que tienen” (2018, entrevista personal; ver anexo 4). Efectivamente, 

sin el conocimiento previo sobre la UNESCO y la Convención del 2003 por parte de 

estas funcionarias, la ratificación no hubiera tenido acogida; además, el contexto de 

fortalecimiento del Estado por el que atravesaba el Ecuador fue el terreno fértil para la 

siembra y cosecha de este tipo de iniciativas. Podemos leer este proceso también como 

el éxito de la formación de personas locales bajo el objeto discursivo para su 

diseminación a nivel local.  

Es importante mencionar que la ratificación de la Convención no surgió de 

forma abrupta, sino que hubo varios factores que desencadenaron este momento. Por su 

lado, la UNESCO ha invertido muchísimos recursos en diferentes líneas. Una de ellas es 

la “formación de expertos”; es decir, personas especializadas en el objeto discursivo del 

PCI para que estos puedan reproducir los conocimientos a nivel local. Al respecto 

señalan que, “La UNESCO ha creado un vasto programa mundial de fortalecimiento de 

capacidades con una red de expertos cualificados. De todos los mecanismos elaborados 

por la Convención y la Secretaría para respaldar la aplicación de este instrumento 

normativo, muchos consideran que el programa de fortalecimiento de capacidades es el 

más importante” (UNESCO 2013, 6). Adicionalmente, han creado otros instrumentos 

como manuales de formación para:  

 

 
20 Historiadora con amplia experiencia de trabajo en temas de PCI.  



142 

   
 

[…] dar a conocer la Convención de 2003 y sus mecanismos a las distintas partes 

interesadas susceptibles de participar en el proceso de ratificación y en otros talleres de 

fortalecimiento de capacidades. En ese manual se presentan los aspectos jurídicos de la 

ratificación, las etapas necesarias para llegar a un acuerdo sobre ésta y la preparación 

previa para facilitar su ulterior aplicación. También se describen los diferentes 

mecanismos de aplicación de la Convención en el plano nacional e internacional. 

(Torggler et al. 2013, 32) 

 

Una experiencia sobre el éxito de estas iniciativas nos la cuenta Fabián Bedón, 

un ex funcionario del INPC, quien posteriormente se convirtió en experto de PCI, según 

los parámetros establecidos por la UNESCO: 

 

Yo empecé con temas de patrimonio cultural e inmaterial, aproximadamente en el año 

2005. Trabajaba aquí como funcionario en esta misma dirección (de Cancillería), 

entonces llegó una invitación de la Cooperación Española en la cual invitaba a 

funcionarios a un taller para la implementación ya de la Convención del 2003 para 

América Latina, que era en la antigua Guatemala. Entonces fui allá las dos semanas y 

junto a algunos colegas también conocí ahí a gente de la UNESCO que manejaron la 

Convención en ese tiempo y también a personas de la Cooperación Española que 

financiaron en América Latina.  

Fue un taller de formadores, en primera instancia, pero después con la práctica 

quedó más bien en un grupo de expertos en materia de patrimonio cultural y material a 

nivel mundial y tienes la base de datos en la Secretaria. El único ecuatoriano soy yo, en 

Colombia está Adriana Molano, en Perú está Soledad Mujica, en Chile no hay nadie, 

tenemos dos mexicanos, hay una Argentina, entre esos. Somos 10-11 en ALyC y otras 

tres angloparlantes de las Antillas. (2019, entrevista personal; ver anexo 4) 
 

Nuevamente sale a flote la importancia de la formación de personas locales bajo 

el objeto discursivo para su diseminación a nivel local. Sobre quienes guiaron este 

taller, el funcionario comentó: “Nos dieron en esa época, los funcionarios de la 

Convención, en efecto era la que manejaba la Convención era […] francesa. Los 

técnicos de esa época de la Convención eran de EEUU, españoles, alemanes, sí, sí, 

europeos. No había latinos dando cursos” (Bedón 2019, entrevista personal; ver anexo 

4). 

En junio del 2004, la UNESCO organizó en Brasil un Seminario Regional para 

América Latina sobre la Convención de la UNESCO para la Salvaguardia del 

Patrimonio Cultural Inmaterial, un evento en el que el Guido Carducci, jefe de esa 

sección de la UNESCO señaló:  

 

Brasil es uno de los pocos países del mundo que tiene un marco legal específico sobre la 

salvaguarda del Patrimonio Cultural Inmaterial. Cuando no hay ley, no hay protección 

legal para este patrimonio o se asimila por defecto la legislación material que no trata de 

lo mismo. El objetivo de la presente reunión es lograr que los oradores provean de 

preguntas, dudas y dificultades. Lo que se pretende es diseminar la Convención. Luego 

cada representante debe diseminar las discusiones y conclusiones en su país para lograr 



143 

   
 

la ratificación. UNESCO proveerá la información necesaria para que las autoridades 

nacionales comprendan y decidan ratificar la Convención. La Convención es un tratado, 

crea derechos y obligaciones, constituyendo el primer tratado multilateral específico 

para el Patrimonio Inmaterial y como tal debe ser entendido. (2004, 2) 
 

A esta reunión asistió un delegado del Ministerio de Educación y Cultura, 

conforme consta en los documentos de la reunión. Evento que concluyó con las 

siguientes recomendaciones para los Estados participantes: 1. Considerar la rápida 

ratificación de la convención; 2. Mientras esto se considera, e independientemente de su 

resultado, comenzar o continuar en ese plazo, la revisión de la legislación nacional para 

integrar la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial PCI y emprender acciones de 

salvaguardia y de sensibilización, al mínimo, (en función de lo establecido en la 

Convención); 3. Promover la creación de redes de intercambio de información sobre la 

salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial (PCI), en la región de América Latina y 

el Caribe para promover la convención (UNESCO 2004).  

Sobre este tipo de reuniones internacionales hay que preguntar, qué grado de 

injerencia a nivel nacional tienen quienes asisten a los mismos en nombre del Estado. 

En mi experiencia como delegada del Ministerio de Defensa para discutir temas 

referentes a la UNASUR, pude observar ciertos hechos en relación a este fenómeno. 

Particularmente, yo participé en estas reuniones en calidad de asesora, por lo que no 

tenía la potestad para tomar ningún tipo de decisión con respecto al accionar del Estado. 

Debía simplemente emitir sugerencias a la autoridad competente, quien tenía la última 

palabra al respecto. Pero en ese transitar de las propuestas y sugerencias, las ideas se 

veían envueltas de trajes burocráticos, un camino que es conocido en el lenguaje del 

Estado con frases como el “proceso regular”, el “órgano regular”; palabras que denotan 

la serie de pasos que se deben seguir para que las acciones puedan tomar forma. 

Una dinámica que nos permite ejemplificar una vez más, la estructura piramidal del 

Estado, y su funcionamiento jerárquico y vertical desde arriba hacia abajo. Mientras en 

la cúspide radican la toma de decisiones, en la base están las acciones cotidianas que 

ejecutan los funcionarios de bajo nivel (una diferenciación que se suele conceptualizar 

como “lo técnico versus lo político”, que analicé anteriormente). En el ejemplo de mi 

archivo personal, mi rol de “técnica”, así como el de otros muchos delegados a los 

eventos de la UNASUR, convierte a dichos espacios en lugares memorables para la 

experiencia personal más sin mayor nivel de trascendencia a nivel político; y sin 

mencionar la gran cantidad de recursos económicos desperdiciados en el proceso. Este 

tipo de “encuentros internacionales” son muy importantes en la transmisión de ideas 



144 

   
 

Norte-Sur por la legitimidad de la palabra venida del Norte. Así, muchas veces lo que 

se observa como simples procesos de formación y capacitación, contienen la circulación 

de objetos discursivos, ideas y formas de ver la vida, provenientes del Norte. 

Sin afán alguno de generalizar la razón de ser o los alcances de los eventos 

internacionales a los que asisten los funcionarios del Estado, un fenómeno que requiere 

un nivel profundo de análisis y que queda por fuera de este estudio, considero que es 

importante observar que, aunque en esos eventos esté “El Estado Ecuatoriano”, 

presente; esta idea responde a un imaginario que parte de la consideración del Estado 

como un aparato homogéneo, consistente, completo, duro, impermeable. Una idea que 

es una proyección de lo que se podría describir como el arquetipo de la masculinidad, y 

en los espacios internacionales, el Estado representado por X o Y persona, debe también 

cumplir con estas características. Este arquetipo debe ser un entendido como un modelo 

o sello que impregna un patrón de comportamiento a quienes participan en el mismo y 

está vinculado con un imaginario que se ha construido en torno al método científico en 

el aquello que posee relevancia y legitimidad debe ser duro, sólido e impenetrable. 

Justamente en el proceso de construcción de la ciencia, el objetivo es la generación de 

ideas que trasciendan lo individual, que puedan ser comprobadas o replicadas por otro 

ser humano en cualquier tiempo y espacio.  

Por otro lado, la observación de Todo como una máquina compuesta por piezas, 

conlleva la identificación y la búsqueda de objetos cerrados: conceptos, ideas y 

prácticas que puedan aislarse de su matriz, para convertirse en una pieza en particular 

(es justamente la lógica del hecho social descrito por Durkheim). En el ejemplo que 

estoy citando, el evento en cuestión y mi participación no hubieran tenido asidero, si no 

hubiera varios imaginarios en juego sobre el Ecuador como una pieza más en la Tierra, 

que se observa como una máquina engranada por países.  

Estas reuniones en las que participé del CDS eran protagonizadas por militares 

hombres, y en una de ellas, yo fui la única mujer-joven representando al Ecuador 

(González, diario de campo). Luego de discutir sobre el tema que nos convocaba, era 

evidente que se necesitaba de alguien que sistematizara las ideas y redactara un 

documento para poder conversar al respecto. Inicialmente pensé que los anfitriones 

brasileños, propondrían a alguna persona para que realizara esta tarea. Dado que no le 

hicieron, y mi temor de que todos los recursos allí invertidos fueran en vano, me ofrecí 

a hacerlo. Al terminar la tarea, lo cual para mí era simplemente una tarea más, me vi 

muy sorprendida al recibir los aplausos del resto de asistentes. Lejos de sentir un 



145 

   
 

merecido reconocimiento, me llamó la atención cómo un comportamiento que era 

“obvio” en otros espacios más comunitarios de los que yo provenía; ahora llamaban 

poderosamente la atención.  

Ahora entiendo, que esto se debía a que de alguna forma había irrumpido el 

orden del espacio público masculino mediante la realización de una tarea observada 

como un acto de menor valor e importancia. Este era un espacio en el que los Generales 

y coroneles, arquetipos patriarcales por excelencia, consideraban que dilucidar sobre el 

tema, pensar y exponer sus ideas, era mucho más importante que arreglar el documento. 

Además, la sistematización de la reunión era un espacio de confluencia de todas las 

ideas, en este sentido era más comunitario y por tanto el estatus de la individualidad se 

vería reducido.  Los aplausos eran un reconocimiento por atreverme a incursionar en ese 

mundo “inferior”; era un “acto de valentía”. Si vemos el evento desde lejos, lo que 

estaba en cuestión eran actividades humanas de distinta naturaleza pero bañadas con 

dinámicas de prestigio y poder. En donde lo que primaba era lo que estaba por fuera, lo 

que se mantenía como el escenario para discutir y exponer, por sobre el espacio donde 

se tejen las ideas de forma conjunta; honrándose así, al proceso de externalización de la 

fuerza masculina. 

 Los eventos internacionales son muy comunes en el sector público, sólo se ven 

minados cuando falta presupuesto para su realización; sin embargo, no dejan de ser una 

parte clave de la estructura institucional de la colonialidad en la que habitamos.  

La Convención del 2003 también se popularizó en el Ecuador gracias a la 

creación en el 2006 del Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural 

Inmaterial de América Latina (CRESPIAL) que es un Centro Categoría 2, bajo el 

auspicio de la UNESCO. “Los Centros Categoría 2, bajo los auspicios de la UNESCO 

son creados con la finalidad de contribuir al logro de los objetivos de la organización. 

En el caso del CRESPIAL, es un Centro que busca contribuir al desarrollo de los 

objetivos de la Convención UNESCO 2003 para la Salvaguardia del Patrimonio 

Cultural Inmaterial (PCI)” (CRESPIAL, 2020b). A fin de apoyar la creación de esta 

instancia, el Ecuador participó en dos reuniones preparatorias, una realizada en el Cuzco 

en el 2005 y la otra en Brasilia en el 2006. En la primera, se manifiesta el apoyo para la 

conformación de este espacio como una iniciativa que nacía del gobierno peruano 

(CRESPIAL 2005); y en la segunda, los países firmantes, 

 



146 

   
 

 […] reconociendo la importancia del patrimonio cultural inmaterial como expresión 

reveladora de la diversidad cultural de América Latina: Reafirmaron su propósito de 

participar en las actividades del CRESPIAL, para lo cual notificarán a la brevedad su 

interés al Director General de la UNESCO. […] Hicieron un llamado a los países de la 

región para que aceleren el proceso de ratificación de la Convención para la 

Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial. (CRESPIAL 2020a) 

 

Son muchos los factores que intervinieron en la ratificación del PCI por parte del 

Estado ecuatoriano y que ponen en evidencia las características del patrón para la 

circulación de ideas en dirección Norte-Sur: la capacidad de modelar nuestras 

instituciones con base en los objetos discursivos definidos en el Norte; la utilización de 

cursos, talleres, conferencias, seminarios, medios impresos y otros, como espacios 

públicos preferenciales en donde se observan que pueden estar concentradas las 

discusiones sobre el objeto discursivo; la legitimidad de la palabra del Norte y de sus 

capacitaciones; la formación de personas locales bajo el objeto discursivo para su 

diseminación a nivel local. Estas características que, analicé anteriormente, se 

manifiestan en un nuevo contexto, pero develando el mismo patrón. El Norte se impone 

en el Sur con sus ideas que se plasman en el Estado ecuatoriano, otorgándole un 

direccionamiento concreto y una razón de ser.  

Todas estas características no son sino mecanismos de poder que logran su éxito 

gracias a que se desarrollan en la esfera pública patriarcal, aquella que ha secuestrado la 

politicidad: “La esfera pública, de genealogía masculina, que impuso y universalizó su 

estilo burocrático y gestión distanciada con el advenimiento de la colonial-modernidad. 

Este formato de la política y su razón de estado es por naturaleza monopólico e impide 

el mundo en plural. Impone la coherencia del uno a la política y digiere todo otro 

mediante la grilla de un referente universal” (Segato 2016, 31). En este caso, el uno de 

la modernidad forma una suerte de pirámide en cuya cúspide radican los referentes a 

seguir a nivel institucional en materia de PCI; allí reposa la UNESCO y los países del 

Norte como Francia, España y también nuestros Nortes-Sureños como Brasil y México. 

Son los referentes de donde tomamos las ideas para reproducir a nivel local, 

demostrándose así el éxito de los mecanismos de poder del Norte que se ejercen con 

base a criterios de naturalidad, objetividad, cientificidad, desarrollo, entre otros 

discursos de la modernidad. Cabe mencionar también que: 

 

La modernidad, con su precondición colonial y su esfera pública patriarcal, es una 

máquina productora de anomalías y ejecutora de expurgos: positiviza la norma, 

contabiliza la pena, cataloga las dolencias, patrimonializa la cultura, archiva la 



147 

   
 

experiencia, monumentaliza la memoria, fundamentaliza las identidades, cosifica la 

vida, mercantiliza la tierra, ecualiza las temporalidades. (Segato 2016, 24) 

 

En el proceso de producción de anomalías el Sistema Político Patriarcal expulsa 

y margina a quienes no incorporen las normativas como las dispuestas en materia de 

PCI. Por eso, podemos observar en las dinámicas implícitas en el proceso de ratificación 

de la Convención, que hay un deseo de participar del instrumento para no quedar al 

margen de otros países que ya la habían ratificado. Se devela entonces una suerte de 

presión para figurar en la palestra pública que dictamina un “deber ser de la 

institucionalidad”; quedarse fuera de estos lineamientos generaría la imagen de un 

Estado “anómalo”. Esta dinámica se observa por ejemplo en el testimonio de Fabián 

Bedón, experto en temas de PCI ante la UNESCO, quien nos comentó sobre las 

acciones realizadas en Ecuador por parte de la UNESCO para lograr la ratificación:  

 

[…] como Bolivia acabó (acababa) de ratificar la Convención de protección del 

patrimonio subacuático, entonces son las oficinas de la UNESCO en Quito que se 

reúnen con los ministros y presentan el proyecto y el programa, sobre cuáles son los 

beneficios al firmar la Convención. No sólo los beneficios sino también en las 

obligaciones y si el Estado parte que lo firmará, tiene la capacidad, pues para realizar 

los informes periódicos y etcétera, entonces hemos visto que sí […] ha dado muchos 

frutos. (Bedón 2019, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Podemos comprender que son muchas las razones y los factores que incidieron 

en el proceso de ratificación de la Convención; un hecho que acabó de legitimar la 

intervención del Estado frente al llamado Patrimonio Cultural Inmaterial y en la vida de 

miles de personas implícitas en este objeto discursivo. Movimientos de poder que 

circularon en una relación Norte-Sur; pero también Sur-Sur. Gracias a los procesos de 

formación de la UNESCO, ahora son las personas locales las responsables de generar 

procesos de incidencia a nivel local para consolidar el objeto discursivo. Así, pese a las 

relaciones de poder implícitas, se construye así un tejido que se observa como natural y 

que sostiene al objeto discursivo.  

¿Pero qué impacto tiene en el Ecuador este instrumento? Para algunos 

funcionarios el nacimiento de la Convención es un momento en el que se empieza a 

“formalizar el término Patrimonio Cultural Inmaterial” (López 2017, entrevista 

personal; ver anexo 4); para otros implicó “un cambio de paradigma”, porque se 

considera que antes “entraba todo en patrimonio, porque no había una noción de lo que 



148 

   
 

era patrimonio cultural inmaterial” (Bedón 2019, entrevista personal; ver anexo 4); otra 

ex funcionaria del INPC nos comenta:  

A partir del 2003 cambia el discurso y la mirada del patrimonio inmaterial; y es muy duro 

en las instituciones públicas insertar una nueva mirada al patrimonio inmaterial. Insertar al 

patrimonio inmaterial como parte de la gestión del patrimonio, se vuelve muy complejo. 

Entonces nos vemos obligados a crear un discurso para que la burocracia entienda y le de 

otro sentido y se empieza a hablar también de los Planes de Salvaguardia y se empieza a 

hablar de la necesidad de hacer un inventario. (Moscoso 2018, entrevista personal; ver 

anexo 4) 

 

Efectivamente, a raíz de la Convención de 2003 se observan acciones mucho 

más sistemáticas en el campo del PCI: aumentan las declaratorias de ciertas expresiones 

como parte del Patrimonio Cultural Inmaterial del país; la UNESCO implementa 

programas internacionales para la aplicación de la Convención; los funcionarios 

públicos estudian más el tema, entre otras muestras del proceso de institucionalización 

del PCI en el Ecuador. Este conjunto de hechos ya se daba en el Ecuador aún antes de la 

ratificación; ante lo cual es interesante notar que la transmisión de ideas Norte-Sur, 

aunque pueda estar reforzada por documentos normativos, es un proceso que trasciende 

el ámbito jurídico. Aunque las normas pudieran ejercer cierto grado de poder para el 

modelaje de nuestra realidad, la colonialidad en la que vivimos nos lleva a buscar 

orientación en el Norte. Entonces, el aspecto normativo es apenas la punta del iceberg, 

es la parte de más visible de un conjunto de imaginarios, ideas y otras formas de 

representación que ya atravesaban el Estado desde hace mucho tiempo atrás. 

En este proceso, el internet juega un papel fundamental. Si antes los espacios 

públicos para la circulación de ideas incluían seminarios, talleres, revistas, entre otros; 

ahora el internet es una extensión de esta esfera pública en la que se concentran el 

conocimiento consumado sobre los objetos discursivos. El internet acelera también la 

difusión de conceptos y normativas por parte de la UNESCO; por este motivo, en 

muchas ocasiones los funcionarios públicos recurrimos a los buscadores para encontrar 

las respuestas de la UNESCO frente a cualquier asunto. 

Por su lado, la UNESCO también ha manifestado su concepción sobre la 

importancia de la Convención para los distintos países del mundo:  

 

La Convención de 2003 ha ampliado considerablemente el horizonte de la reflexión 

internacional sobre la definición y el significado del patrimonio cultural. El concepto de 

PCI es bastante reciente y la difusión de su uso se debe en gran medida a la Convención 

de 2003. Hace diez años apenas, la expresión “patrimonio cultural inmaterial” era 

prácticamente desconocida y solamente la utilizaba un reducido grupo de expertos. Hoy 

en día, se reconoce que el PCI es una parte integrante valiosa del patrimonio cultural de 



149 

   
 

los pueblos. La Convención ha ensanchado la visión tradicional que se tenía del 

patrimonio cultural para incluir en ella aspectos antropológicos y sociológicos. Además, 

ha aportado una serie de nociones importantes relacionadas con el PCI: el papel de la 

comunidad como depositaria real del PCI y la definición de éste en función de la 

comunidad; la transmisión del patrimonio cultural de una generación a otra como 

condición indispensable para que se mantenga vivo y evolucione; y el concepto de 

salvaguardia, entendido como el conjunto de medidas destinadas a garantizar la 

viabilidad del PCI. (Torggler Bárbara et. al 2013, 5) 

 

En esta Convención se establecen las responsabilidades para los Estados en 

relación al PCI, como la identificación de elementos del patrimonio cultural inmaterial 

presentes en su territorio (con la participación de las comunidades, los grupos y las 

organizaciones no gubernamentales pertinentes); la confección de inventarios; la 

adopción de políticas y organismos competentes para la salvaguardia del PCI en su 

territorio; el fomento de estudios científicos, técnicos y artísticos, así como 

metodologías de investigación, para la salvaguardia eficaz del patrimonio cultural 

inmaterial; el favorecer la creación o el fortalecimiento de instituciones de formación en 

gestión del patrimonio cultural inmaterial; la creación de instituciones de 

documentación sobre el patrimonio cultural inmaterial y facilitar el acceso a ellas, entre 

otras tareas. 

En el caso ecuatoriano la confección de inventarios se evidencia casi desde los 

inicios del INPC; sin embargo, a partir del 2002 se observa en el Reglamento Orgánico 

Funcional correspondiente, que por primera vez se empieza a hablar de Patrimonio 

Cultural Inmaterial. Entonces el concepto estaba ya institucionalizado en el argot 

institucional; y la Convención en este sentido, no hizo sino fortalecer el cúmulo de ideas 

que ya se estaban gestando al respecto. Aunque no estuviera ratificada la adhesión del 

Ecuador, se empezaba a institucionalizar un imaginario sobre el deber ser de la 

Convención en los funcionarios del Estado ecuatoriano. Un proceso en el que la 

capacidad de modelar nuestras instituciones con base en los objetos discursivos 

definidos en el Norte, queda evidenciado.  

Continuando con los hechos acontecidos luego de la ratificación hay que 

mencionar que, en el 2005, se da la Convención sobre la protección y la promoción de 

la diversidad de las expresiones culturales, a la que el Ecuador se adhiere en el 2006 

(UNESCO 2020d). En este documento se define a la diversidad cultural como: 

 

[…] la multiplicidad de formas en que se expresan las culturas de los grupos y 

sociedades. Estas expresiones se transmiten dentro y entre los grupos y las sociedades. 

La diversidad cultural se manifiesta no sólo en las diversas formas en que se expresa, 



150 

   
 

enriquece y transmite el patrimonio cultural de la humanidad mediante la variedad de 

expresiones culturales, sino también a través de distintos modos de creación artística, 

producción, difusión, distribución y disfrute de las expresiones culturales, cualesquiera 

que sean los medios y tecnologías utilizados. […] El “contenido cultural” se refiere al 

sentido simbólico, la dimensión artística y los valores culturales que emanan de las 

identidades culturales o las expresan. […] Las “expresiones culturales” son las 

expresiones resultantes de la creatividad de personas, grupos y sociedades, que poseen 

un contenido cultural. (UNESCO 2005b) 

 

Esta convención está vinculada a la del PCI y es un instrumento que también ha 

influenciado en el quehacer institucional ecuatoriano. Así, por ejemplo, para el año 

2016 se anunciaba la realización del informe periódico del Ecuador correspondiente en 

la materia; aquí una noticia al respecto: 

 

El Ministerio de Cultura y Patrimonio, acompañado por la UNESCO, preparará el 

informe periódico cuatrienal del Ecuador (2012–2016) sobre la protección y promoción 

de la diversidad de las expresiones culturales, a través de un taller previsto para el 9 y 

10 de agosto de 2016 en el Centro de Investigación de la Memoria y el Patrimonio. En 

el taller, impartido por el argentino Héctor Schargorodsky, experto en asuntos 

culturales, y especializado en la Convención 2005, participarán representantes de otras 

carteras de Estado y de organizaciones y asociaciones civiles del ámbito cultural. 

(Ministerio de Cultura y Patrimonio 2016) 
 

Nuevamente, la legitimidad de la palabra del Norte, adquiere relevancia en 

labios de este representante argentino catalogado de experto. Cabe mencionar que este 

tipo de procesos no implican el consumo automático de las ideas y su aplicación directa. 

Muy al contrario, frente al objeto discursivo del PCI siempre surgen muchas 

discusiones. A continuación, cito la experiencia de Gabriela Eljuri, ex funcionaria del 

INPC y consultora en temas de PCI al respecto:  

 

[…] una de las cuestiones yo recuerdo clarísimo era el área de artes del espectáculo, en 

mi cabeza no cabía por qué la UNESCO llamaba artes del espectáculo a una serie de 

prácticas que en las culturas tradicionales son todos menos un espectáculo, entonces yo 

decía esa idea de espectáculo es muy occidental. Entonces recuerdo que me oponía 

muchísimo a eso. Pero luego me di cuenta, conforme fui leyendo más, que la UNESCO 

se reunía con gente de tantos países, que a la final no era tanto lio al que encontraron un 

nombre para estar artes para ser vistas. Y ser vistas puede ser desde los dioses, por la 

gente por los humanos, es decir no había que complicarnos mucho en ese detalle. (Eljuri 

2018, entrevista personal; ver anexo 4). 

 

Durante mi experiencia en el INPC observé muchísimos cuestionamientos 

similares a la Convención; de todas formas, las críticas no trascendían y al final surgía 

cierto tipo de resignación con respecto al tema. Resignación que no es sino el asumir la 

carga de poder que sostiene al objeto discursivo; y que se relacionan con la reflexión 



151 

   
 

que llega hasta los bordes del objeto discursivo. Se podrá preguntar por qué se trata este 

tema de determinada forma o por qué no se considera algún otro aspecto; pero las 

preguntas difícilmente abordan la necesidad de contar o no con una Convención sobre 

PCI. Lo cual no implica tampoco la inexistencia de cuestionamientos al objeto 

discursivo del PCI dentro de los propios funcionarios. Es simplemente la apreciación de 

que en la práctica, las dinámicas de resistencia se ven circunscritas al objeto discursivo 

ya establecido, justamente porque está altamente configurado en la osamenta estatal. 

Las acciones en el Estado trascienden las experiencias personales para convertir 

su proceder en algo sistemático y continuo. Así sucede por ejemplo con los 

reconocimientos de ciertos elementos como Patrimonio Cultural del Estado que 

continuaron en el INPC después del 2003. El 1 de noviembre de 2005, se hace la 

declaratoria patrimonial de la “Fiesta de la Mama Negra o Fiesta de La Capitanía” (EC 

Ministerio de Educación y Cultura 2005b). El origen y estado actual de esta fiesta ha 

sido analizado ampliamente por Patricio Guerrero. Él describe la fiesta original con 

estas palabras: 

 

La celebración de la fiesta de la Mama Negra, ha sido tradicionalmente un acto de 

religiosidad popular que se ha venido celebrando desde tiempos coloniales en la ciudad 

de Latacunga durante los días 23 y 24 de septiembre de cada año en honor de la Virgen 

de Mercedes, patrona de la ciudad, por considerar que ésta la ha salvado por varias 

ocasiones de la furia del volcán Cotopaxi y ha detenido sus erupciones. Dicha 

celebración actualmente es organizada por sectores campesinos urbanos, que se dedican 

a la venta de carne en los mercados de El Salto y La Merced y sigue manteniendo su 

contenido de religiosidad popular. La fiesta sigue siendo un acto ritual mediante el cual, 

las vivanderas de los mercados agradecen a la «Virgencita» por los favores recibidos y 

piden las bendiga y las ayude durante todo el año en sus negocios. (2004, 12) 

 

Luego con el paso del tiempo se fue institucionalizando otra fiesta paralela a la 

realizada en noviembre, pero ahora en un nuevo momento y con otros objetivos:  

 

Fuimos siendo testigos cómo la fiesta de la Mama Negra de noviembre, ya no se 

realizaba como acto de religiosidad popular en homenaje a la virgen de Mercedes, sino 

que se la «oficializo» para celebrar la independencia de la ciudad y se la instrumentalizó 

para que cumpla una funcionalidad política, necesaria para la reafirmación de los roles 

políticos de los sectores hegemónicos locales; así, los personajes centrales, la Mama 

Negra, el Ángel de la Estrella, el Capitán, el Rey Moro, el Abanderado, eran apropiados 

con claros intereses políticos; quienes ocupaban esos roles simbólicos iban teniendo 

acceso al ejercicio del poder, puesto que la fuerza simbólica de esta ritualidad otorgaba 

prestigio social, simbólico y político, convertía a las Mamas Negras y demás personajes 

en autoridades: alcaldes, prefectos, concejales o consejeros de la ciudad y la provincia, o 

en diputados de la República. (2004, 13) 

 



152 

   
 

Todo este proceso suscitado en relación a la Fiesta de la Mama Negra, es 

interpretada por Guerrero como un proceso de usurpación Simbólica, “es usurpar 

aquellos símbolos que sabiéndolos ajenos, tienen una profunda eficacia en la 

construcción de sentido; símbolos que pueden ayudar a construir un ordenamiento de la 

sociedad que posibilite la preservación del orden dominante” (2004, 43). Una imagen 

referencial de este personaje central en esta festividad lo podemos encontrar en la figura 

12. 

 

 

Figura 12: Imagen de la Mama Negra 

Fuente y elaboración: (Turismo 2018) 

 

Sobre el origen de la declaratoria nos comenta una funcionaria del INPC:  

 

[…] hubo algunos pedidos, hubo un pedido de la Casa de la Cultura, […]; luego vino un 

colectivo, no me acuerdo el nombre, pero también hicieron el mismo pedido, pero ellos 

pedían solamente a la fiesta de Septiembre y tampoco dieron paso y quedó ahí. Después 

vino Lourdes Tibán, y recuerda que ya habían unos estudios hechos con antelación, y 

esta vez es la primera vez que se hace una ficha, entonces se construye una ficha de 

patrimonio inmaterial. (Zambonino 2019, entrevista personal; ver anexo 4). 

 

La primera ficha inmaterial a la que se refiere esta funcionaria del INPC, se 

habría construido: “Investigando en el internet, viendo otras fichas de otros países que 

de pronto tenían y por necesidad, fue una cosa así de iniciativa” (Zambonino 2019, 

entrevista personal; ver anexo 4). Así, la “iniciativa particular” está direccionada por los 

referentes del Norte que empiezan a circular en el internet. Como mencioné 



153 

   
 

anteriormente, si antes primaba el uso de materiales impresos para la difusión de ideas 

Norte-Sur como lo analicé en capítulos anteriores, ahora con el Internet se introduce un 

nuevo medio de comunicación en el que las ideas también siguen ciertos patrones de 

poder. Así, por ejemplo, en varias ocasiones cuando queríamos resolver algún tema 

relativo al PCI en el INPC, nuestros referentes de búsqueda estaban ligados a los 

estudios “de expertos” o a los documentos emitidos por la UNESCO. La UNESCO se 

convierte, en este contexto, en una marca de credibilidad, ya que sus contenidos 

conceptuales gozan de mucha legitimidad al ser observados como la “gran fuente de 

PCI”, por llamarla de alguna manera.  

Después de las búsquedas de inspiración en el Norte, finalmente la declaratoria 

de la fiesta de la Mama Negra figuró en estos términos:  

 

ARTÍCULO PRIMERO, DECLARAR COMO BIEN PERTENECIENTE AL 

PATRIMONIO CULTURAL INMATERIAL DEL ESTADO, a la fiesta de “La Mama 

Negra o Fiesta de La Capitanía” que se celebra en los meses de septiembre y noviembre 

de cada año en la ciudad de Latacunga provincia de Cotopaxi. […] ARTÍCULO 

TERCERO, RECOMENDAR a la I. Municipalidad del Cantón Latacunga y a los 

organizadores de esta festividad; no incorporar elementos foráneos y tratar de rescatar 

los elementos originales de la comparsa, para mantener la identidad y originalidad de la 

fiesta. (EC Ministerio de Educación y Cultura 2005a, 2) 
 

Durante mi primera experiencia en el INPC en el año 2014, recuerdo que recibí 

varias visitas de cierto grupo de Vivanderas (vendedoras de víveres) que formaban parte 

de la celebración originaria. Acudieron al INPC para solicitar que se cambiara la 

certificación emitida sobre la declaratoria de PCI, aclarando que eran ellas y no otras 

personas quienes realizaban la fiesta. Un pedido que representaba una dificultad enorme 

dado que no existían los mecanismos jurídicos para poder hacer una enmienda de las 

declaratorias; pero lo más importante, es que su pedido evidencia el fraccionamiento 

interno alrededor de la fiesta y la esperanza en el accionar del Estado como un 

mecanismo coercitivo que pudiera hacer algo al respecto. En su intento desesperado por 

convencerme de ayudarles, en calidad de funcionaria, hasta me trajeron allullas21 como 

un obsequio para obtener simpatía y conseguir un resultado favorable a su pedido 

(González 2018). 

Este tipo de acciones que se pueden interpretar como un tipo de “lobby”, deben 

observarse como mecanismos para romper de alguna manera con la relación de poder 

que existe entre el funcionario público (representado en este caso por mi persona), y las 

 
21 Un tipo de bizcochos locales tradicionales. 



154 

   
 

personas a las que se pretende servir. Los acercamientos como el mencionado son muy 

comunes en el Estado, y lo que debería ser una obligación del funcionario público se 

observa por parte de la población civil como un comportamiento que queda a merced de 

la voluntad de los funcionarios. Cabe mencionar que ha habido intentos por modernizar 

el Estado y romper con este tipo de prácticas, mediante normativas y sistemas como el 

que implementó Rafael Correa en su gobierno con el proceso llamado Gobierno por 

Resultados.22  Sin embargo, el imaginario que pesa sobre el rol de los funcionarios 

públicos es por momentos mucho más fuerte que los intentos de modernización que 

puedan existir. 

Ahora bien, este conjunto de hechos se suscita al interior del Estado para abordar 

los contenidos del llamado PCI desde una perspectiva que se estaba generando en la 

relación Norte-Sur. Sin embargo, en el Ecuador en aquella época también se plantearon 

posturas referentes a aspectos relativos a este objeto discursivo, pero desde una 

perspectiva local. Hablo específicamente del tema del Buen Vivir, veamos cómo se da 

esta dinámica. 

 

1. 1 El Buen Vivir: destellos del mundo-aldea en el Estado  

 

El gobierno de Rafael Correa inicia en enero de 2007, y a su llegada se 

plantearon muchas propuestas para el cambio institucional, incluyendo la elaboración de 

una nueva constitución. En este proceso, surgió un debate sobre la relación entre los 

seres humanos y la llamada naturaleza; un tipo de relación que se pone en relevancia a 

la hora de identificar a los portadores del PCI. En este contexto, varios sectores sociales 

abogaron para que se incorporaran algunos principios de la(s) cosmovisión(es) 

indígenas al nuevo modelo económico que se deseaba construir; los aportes esenciales 

fueron el de considerar a la Tierra o a la naturaleza como un organismo con vida propia 

y el construir un modelo socioeconómico que estuviera acorde con este principio. 

Propuesta que fue tomando forma bajo los nombres de Buen Vivir o Sumak Kawsay.  

 
22 En Octubre 2010, la Presidencia de la República suscribió un contrato de consultoría con la 

empresa ecuatoriana, e-Strategia Consulting Andes, para la “IMPLANTACIÓN DE UNA 

METODOLOGIA DE GOBIERNO POR RESULTADOS Y SISTEMA INFORMÁTICO” para: 

implementar una metodología de gestión para resultados en más de 200 entidades de la Función 

Ejecutiva, que incluya la gestión de mapas estratégicos, objetivos, indicadores, procesos, planes y 

proyectos, mediante la aplicación de mejores prácticas y la provisión de una herramienta informática 

(Secretaria Nacional de la Administración Pública 2014). 



155 

   
 

Así, en el preámbulo de la Constitución ecuatoriana, se propone como meta 

“Una nueva forma de convivencia ciudadana, en diversidad y armonía con la naturaleza, 

para alcanzar el buen vivir, el Sumak Kawsay” (2008a). Con el fin de cumplir con este 

objetivo, se describen los derechos de los que gozan los y las ciudadanas ecuatorianas; 

así como los derechos que posee la naturaleza, ahora que es reconocida como un ser 

vivo y sujeto de derechos, por lo menos en papeles. En las siguientes palabras: 

 

Art. 71.- La naturaleza o Pacha Mama, donde se reproduce y realiza la vida, tiene 

derecho a que se respete integralmente su existencia y el mantenimiento y regeneración 

de sus ciclos vitales, estructura, funciones y procesos evolutivos […] Art. 72.- La 

naturaleza tiene derecho a la restauración. Esta restauración será independiente de la 

obligación que tienen el Estado y las personas naturales o jurídicas de Indemnizar a los 

individuos y colectivos que dependan de los sistemas naturales afectados. […] Art. 73.- 

EI Estado aplicará medidas de precaución y restricción para las actividades que puedan 

conducir a la extinción de especies, la destrucción de ecosistemas o la alteración 

permanente de los ciclos naturales. (EC Gobierno del Ecuador 2008a) 

 

De forma similar en Bolivia, se habló del “Vivir Bien”, una fórmula que 

implicaría un pacto con la llamada naturaleza que permitiera la reproducción de la vida; 

y es también una forma de concebir la vida en el que se pasaría del antropocentrismo al 

cosmocentrismo (Prada 2011). La introducción de estos conceptos como objeto de la 

política pública estaban orientados a deconstruir el paradigma de la visión occidental 

sobre la naturaleza, en el que se la considera como un objeto inerte y pasivo, para 

transitar hacia un paradigma en el que se comprendiera a la naturaleza como un 

organismo con vida y por lo tanto como sujeta de derechos. 

Este tema se ha constituido en el centro de muchas discusiones; algunas de orden 

conceptual y otras a nivel práctico. Encontramos que hay distintas concepciones sobre 

lo que significa el Buen Vivir que no necesariamente son antagónicas entre sí, pero que 

sí se ubican en distintos niveles de discusión. Así, por ejemplo, encontramos referencias 

en donde se plantea al Buen Vivir desde una óptica predominantemente sociopolítica. 

Tal es el caso de Alberto Acosta, para quien el Buen Vivir supone una visión 

holística e integradora del ser humano inmerso en la Pacha Mama (Madre Tierra). Se 

trata de vivir bien sin poner en riesgo el futuro de las otras generaciones. El Ser 

Humano es concebido como el centro, pero siendo parte de la naturaleza. No es un 

sinónimo del “bienestar occidental” sino que implica recuperar la cosmovisión de los 

pueblos y nacionalidades indígenas. Para él, el Estado Plurinacional (como se lo define 

en la Constitución ecuatoriana) debe asimilar y procesar los códigos culturales de los 



156 

   
 

pueblos y esta acción va más allá de la incorporación de la población indígena y afro en 

el aparato burocrático estatal. No es un modelo de desarrollo alternativo sino una 

alternativa al Desarrollo, ya que implica la superación de la idea de progreso entendida 

como la permanente acumulación de bienes naturales y tecnológicos. En él no existe 

una concepción lineal del tiempo y propone un cambio civilizatorio. Agrega también 

que las nociones del Buen Vivir son heterogéneas (Acosta 2012). 

Desde una arista más filosófica encontramos lo propuesto por Floresmilo 

Simbaña (2011, 25-6), quien señala que el Sumak Kawsay es concebido en la región 

andina como un sentido de vida, una ética que ordena la vida de la comunidad. En los 

tiempos de los Estados originarios esta ética servía para ordenar la sociedad y el Estado. 

Plantea que fuera del mundo occidental, los otros pueblos no conciben el entenderse 

fuera de la naturaleza porque son parte de ella. El Sumak Kawsay depende de la defensa 

de la vida en general y está estrictamente ligado a la plurinacionalidad. La incorporación 

de este concepto “involucra varias dimensiones: social, cultural, económico, ambiental, 

epistemológico y político, como un todo interrelacionado e interdependiente, donde 

cada uno de sus elementos dependen de los otros” (Simbaña 2011, 222). 

Siguiendo este mismo direccionamiento filosófico y en un sentido crítico, 

Atawallpa Oviedo considera que el Buen Vivir y el Sumak Kawsay no son sinónimos; 

plantea que el Buen Vivir es sólo una parte del Sumak Kawsay. Además, la traducción 

del Buen Vivir al Kichwa sería simplemente Alli Kawsay (bienestar); en tanto que el 

Sumak Kawsay iría mucho más allá del concepto de bienestar e implicaría un convivir 

en armonía con la llamada naturaleza. Este autor también señala que el Sumak Kawsay 

es una expresión andina de una corriente identificada como el vitalismo o vitalismos en 

plural que: 

 

[…] hace referencia a todos los saberes ancestrales de distintas partes del mundo 

(ayurvedam filosofía jonia, bantú, tao, kabala, surfismo, cristianismo místico, etc.) en 

conjunción con teorías modernas surgidas desde el ecologismo, el ambientalismo, el 

veganismo, el etnicismo, el feminismo horizontal, el culturalismo, la espiritualidad, la 

holísitca, la quántica y demás concepciones que cuestionan y traspasan la visión 

mecanicista- reduccionista-materialista del paradigma piramidalista. (2013, 21) 

 

En el vitalismo se concibe que el “Vivir en armonía con la naturaleza”, no 

significa que no haya conflictos entre los seres humanos y la naturaleza; sino que no hay 

separación entre los dos y que el ser humano es una continuidad de la naturaleza. Para el 

Buen Vivir el ser humano es el centro; para el vitalismo es la vida en su conjunto (2013, 



157 

   
 

21). Para Oviedo, hay quienes consideran que es necesario mantener el conjunto de 

palabras Buen Vivir/Sumak Kawsay como sinónimas; mientras que, para él, no es 

posible mantener esta asimilación, dado que los dos conceptos pertenecen a bases 

epistemológicas distintas (2014, entrevista personal, ver anexo 4). 

Bajo estos breves antecedentes, podemos comprender algunas de las 

características del debate que existe a nivel conceptual sobre el Buen Vivir: no existe un 

consenso sobre su significado, pero de alguna forma las propuestas coinciden en la 

necesidad de replantear el vínculo entre los seres humanos y la llamada naturaleza. Es 

de cierta forma una manera de superar uno de los pares creados por el mundo occidental 

moderno. La división entre los seres humanos y la llamada naturaleza es uno de los 

grandes íconos de la matriz occidental para la existencia; pues es sabido que para 

muchos pueblos en el mundo esta división es artificial. En esos mundos la vida se 

observa como un continuum entre las personas y el Todo. Por eso, la apuesta del Buen 

Vivir es un intento por incorporar elementos ajenos al imaginario de la máquina 

impulsado por la matriz occidental para la existencia. Una apuesta que se difundió en 

varios campos como lo veremos a continuación.  

En el caso de la economía encontramos análisis como los de Alberto Acosta para 

quien el Buen Vivir apunta a la construcción de una economía social y solidaria. Bajo 

estos lineamientos, se aspiraría a construir relaciones de producción, intercambio y 

cooperación que propicien la eficiencia y la calidad. También se aspiraría a promover 

una relación dinámica y constructiva entre el mercado, el Estado y la sociedad. El 

Sumak Kawsay propone la construcción de una economía postpetrolera, que no implica 

cerrar los pozos petroleros que se encuentran operando actualmente; sino a considerar 

que el principal factor de producción de desarrollo es el ser humano, quien vive en 

armonía con la naturaleza (Acosta 2009). 

En materia de educación, encontramos el libro llamado “Educación y buen vivir: 

reflexiones sobre su construcción” coordinado por el movimiento ciudadano Contrato 

Social por la Educación en el Ecuador. En este libro se invita a varios autores a 

reflexionar sobre las iniciativas que se deben dar o que ya se están dando a nivel estatal 

para aplicar el Buen Vivir a nivel educativo. En la introducción del libro se manifiesta 

que: 

 

Para el movimiento ciudadano Contrato Social por la Educación, su apuesta por el buen 

vivir no es solo declarativa, sino sobre todo propositiva; con esta provocadora 

publicación queremos aportar en su construcción y en su “aterrizaje” al hecho 



158 

   
 

educativo, a sus concepciones, objetivos, indicadores y resultados; este es apenas un 

paso inicial. (…) Para quienes promovemos los derechos humanos, el ‘buen vivir' 

constituye un paradigma que incluye la igualdad y la garantía de los mismos. Este se ha 

convertido en el paradigma no solo del desarrollo sino de una ética —de relaciones— 

particular. (Movimiento Ciudadano Contrato Social por la educación en el Ecuador 

2012, 11) 

 

Este texto recoge también algunas ideas formuladas en un seminario sobre el 

Buen Vivir y la educación que habría sido desarrollado en el 2010 como una iniciativa 

del Ministerio Coordinador de Desarrollo Social (2012, 11). Un caso similar lo 

encontramos en el área de la salud; cuando el Ministerio de Salud Pública del Ecuador 

organizó en el año 2009 junto a otros organismos internacionales, el seminario taller 

“Interculturalidad y ejercicio de derechos en la Subregión Andina, con énfasis en salud 

sexual y reproductiva, para el fortalecimiento de Sumak Kawsay-Buen Vivir”. Este 

seminario: 

 

[…] tuvo como marco de reflexión internacional, los Objetivos de Desarrollo del 

Milenio y el llamado a reducir la mortalidad materna, con énfasis en los aspectos 

culturales en la salud pública para facilitar el acceso universal a servicios de salud, 

particularmente de las mujeres que en la región andina tienen mayores dificultades 

como las indígenas y las afrodescendientes. (EC Ministerio de Salud Pública 2010, 9) 

 

Finalmente, debemos mencionar las reflexiones que se realizan sobre el Buen 

Vivir a nivel de las Ciencias Políticas. Ejemplos de esta variante del Buen Vivir los 

encontramos en los análisis teóricos desarrollados por la Secretaria Nacional de 

Planificación y Desarrollo (SENPLADES). En el libro llamado “Los Nuevos Retos de 

América Latina: Socialismo y Sumak Kawsay”, la SENPLADES también invita a 

distintos autores a analizar el Sumak Kawsay y su relación con el socialismo. Uno de los 

autores, René Ramírez, propone al Buen Vivir como: 

 

[…] la satisfacción de las necesidades, la consecución de una calidad de vida y muerte 

dignas, el amar y ser amado, y el florecimiento saludable de todos, en paz y armonía 

con la naturaleza, para la prolongación de las culturas humanas y de la biodiversidad. El 

Buen Vivir o sumak 158awsay supone tener tiempo libre para la contemplación y la 

emancipación, y que las libertades, oportunidades, capacidades y potencialidades reales 

de los individuos/colectivos se amplíen y florezcan de modo que permitan lograr 

simultáneamente aquello que la sociedad, los territorios, las diversas identidades 

colectivas y cada uno — visto como un ser humano/colectivo, universal y particular a la 

vez— valora como objetivo de vida deseable (tanto material como subjetivamente, sin 

producir ningún tipo de dominación a otro). (Ramírez 2010, 61) 

 



159 

   
 

Para Ramírez el Buen Vivir implica un nuevo pacto de convivencia en el que se 

ve a los seres humanos como naturaleza; por eso considera a la propuesta como 

biocéntrica, post-antropocéntrica y trans-estatal. Agrega también que, con la 

introducción del concepto del Buen Vivir en la Constitución del 2008, se propone 

“edificar un bio-igualitarismo republicano que se sustenta en: garantizar los derechos de 

la naturaleza construyendo una ética biocéntrica, romper distancias indignas, eliminar el 

racismo y formas de exclusión, buscar una libertad positiva no dominada —a más de 

defender la libertad negativa—” (2010, 61).  

El Buen Vivir se aplica indistintamente a diferentes campos del conocimiento; 

pese a que no existe un consenso sobre su significado. En algunos casos se lo relaciona 

a los llamados Objetivos del Nuevo Milenio y en otros casos se lo propone como la 

bandera para un cambio a nivel civilizatorio. Es importante mencionar también que, 

dado que no existe un consenso sobre lo que es el Buen Vivir, tampoco existen acuerdos 

sobre lo que implica su aplicación en materia de políticas públicas.23 De todas formas, 

aun con las mil limitaciones del caso, podemos comprender que existe un debate 

creciente sobre la relación de las personas con la naturaleza.  

Justo en este punto podemos establecer una conexión directa entre el PCI y el 

Buen Vivir: uno de los componentes del PCI son las prácticas y/o conocimientos 

relativos a la naturaleza que generalmente se identifican en los otros del Estado”, 

mientras que con el discurso del Buen Vivir se toma la conexión que se observa estos 

otros marginables con la llamada Naturaleza, y se la lleva a la esfera pública-estatal. En 

este sentido, podemos observar una transgresión, un robo, una usurpación simbólica de 

una concepción ordenadora de la vida que en muchos casos ni siquiera es 

conceptualizada, porque simplemente forma parte de su día a día, para convertirla en un 

instrumento conceptual y operativo del Estado. En el primer caso, el control se da en el 

proceso de “gestión cultural”; y en el segundo caso, mediante el Buen Vivir hay un 

intento de tornar lo que podría ser una concepción integral de todo, para convertirla en 

un dispositivo operativo que, por lo menos a nivel discursivo, plantee una nueva forma 

de relacionamiento entre las personas y el medio.  

 
23 Una de las discusiones más álgidas en este sentido, se ha suscitado en cuanto al tema de la 

explotación de los recursos naturales. Las decisiones sobre la explotación de determinados pozos 

petrolíferos o sobre la intervención en ciertas regiones amazónicas han suscitado profundos debates sobre 

lo que significa el Buen Vivir. Hay quienes consideran que la explotación de los recursos es necesaria 

para lograr una mejor calidad de vida; mientras hay quienes afirman que una mejor calidad de vida estaría 

comprometida con la explotación de dichos recursos. 



160 

   
 

Por los azahares del destino, el Buen Vivir se ha convertido en un ícono de la 

relación seres humanos-naturaleza, una imagen que se plasma infinitamente en las 

normas, leyes, e instrumentos varios construidos por el Estado. Documentos en los que 

se aprecia que finalmente las palabras Buen Vivir no son sino una figura discursiva 

sobre la que se sustenta toda una retórica estatal. Los discursos se ajustan para cumplir 

retóricamente por lo dispuesto en la Constitución; dejando al Buen Vivir vacío y 

desprovisto de una razón más profunda. 

Si bien el Buen Vivir o Sumak Kawsay se reconoce como una propuesta naciente 

de la cosmovisión indígena, todavía son escasos los estudios que ayudan a comprender 

cómo se construye ese “estado de conciencia”, por llamarlo de alguna forma, en el que 

las personas llegan a concebir a la naturaleza como un ser viviente. O cómo se podría 

llegar al punto en el que ni siquiera exista la concepción de la Naturaleza, como algo 

ajeno o externo al ser humano. Al respecto, algunos autores identifican a la ritualidad 

indígena como una suerte de puente para llegar a este estado de conciencia. Raúl Prada 

manifiesta que, “Los hombres y mujeres son parte de la Madre Tierra y entre ambos se 

establece una comunión y un diálogo mediado por una ritualidad que entiende a la 

naturaleza como un ser sagrado” (Prada 2011, 228). Para Atawallpa Oviedo, al Sumak 

Kawsay o vitalismo como él lo identifica: 

 

[…] sólo es posible comprenderlo en medio de las labores, los cuidados, los rituales, las 

ceremonias, las fiestas, y fundamentalmente de la convivencia espiritual y consciente 

con la Madre Tierra, el Padre Sol, la Madre Luna, la Madre Agua, el Padre Viento. […] 

Gracias a esta interrelación ha sido posible despertar al espíritu de cada uno de ellos en 

nuestros pensamientos y sobre todo en nuestros sentimientos, para que ellos nos 

enseñen y nos guíen en su comprensión y el enraizamiento en nuestra vida cotidiana 

personal. (2013, 62) 

 

A esta fusión de los pensamientos-sentimientos, es a lo que Oviedo denomina el 

Corazonar. El Sumak Kawsay, desde esta perspectiva, apuntaría a la construcción de un 

nuevo estado de conciencia en el que la ritualidad juega un papel importante y que va 

mucho más allá de la racionalidad lógica occidental en la que prima el pensamiento. En 

este estado de conciencia, la noción de unidad entre las personas y la Tierra es 

fundamental. Para este autor, existe una diferencia entre concebir al ser humano, la vida 

y la naturaleza como una idea y concebirlos como una conciencia integral, orgánica y 

sistémica, que es lo que promueve el Vitalismo-Sumak Kawsay (2013, 62).  



161 

   
 

En términos más prácticos, esta distinción se radicaliza al hablar de los 

“portadores de PCI”. Es decir, a nivel discursivo la relación con la naturaleza se plantea 

como una tarea o responsabilidad de todos, pero en la práctica el Estado identifica 

claramente a unas cuantas personas quienes poseerían esta suerte de capital simbólico. 

El vínculo con la naturaleza, se ha convertido en un capital gracias en parte, al propio 

proceso de institucionalización del PCI, que va procurando la separación de aguas entre 

quienes sí y no poseen esta forma de existir, a fin de catalogarlas y crear mecanismos de 

poder sobre estas personas, a las que se identifica como “portadores”.  

Lo interesante del caso es que el capital simbólico que permite que ciertas 

personas sean reconocidas como “portadores”, se constituye en un acto de 

nombramiento que no procura convertir a estas personas en referentes o ejemplos a 

seguir; sino que se lo realiza con el fin de que el Estado pueda ejercer cierto tipo de 

poder sobre ellas, a través de lo que poco se va constituyendo como la “gestión del 

PCI”. Una de las principales expresiones de este control, se camufla en el término de la 

“salvaguardia del PCI”. Por ejemplo, en la Guía Metodológica del PCI del Ecuador, un 

instrumento creado en el 2013 y que analizaré posteriormente, se define a la 

salvaguardia como:  

 

Un proceso metodológico que comprende la identificación, la investigación y la 

definición de acciones específicas para lograr la continuidad de las manifestaciones del 

Patrimonio Cultural Inmaterial, es decir, para permitir que estas se mantengan vigentes 

y sean practicadas por las generaciones sucesivas, en tanto sigan siendo pertinentes para 

esa cultura. Este objetivo apunta al fortalecimiento del sentimiento de identidad de los 

grupos, comunidades y portadores involucrados y, a partir de ello, la salvaguardia 

apunta a la generación de capacidades locales que permitan fortalecer los procesos de 

desarrollo local. (INPC 2013, 62) 
 

Este texto está profundamente asociado a la extirpación propuesta en el marco 

del método científico. Luego de un proceso de investigación selectiva, hay una 

intervención sobre las partes orientada al control de las mismas; que en este caso se 

utilizarían “para lograr la continuidad de las mismas”. Se coloca el Estado en una 

posición paternalista, en la que se asume su intervención como un carácter casi vital. 

Además, en este proceso surge otro distanciamiento grande entre quienes supuestamente 

poseen el vínculo con la naturaleza, y quienes son observadores de este hecho. En este 

contexto no estamos hablando de grupos humanos en confrontación; son simplemente 

las categorías que se observan en el mapa del poder. Una clasificación que en la realidad 

puede ser arbitraria y por eso encontramos casos como el de la Secretaría del Buen 



162 

   
 

Vivir creada en el gobierno de Correa y su titular Fredy Ehlers. Una institución cuya 

creación respondía a estas ideas: 

 

El progreso de un país no se puede medir en cifras, sino con el grado de felicidad de sus 

ciudadanos”. […] “La Secretaría del Buen Vivir fue constituida por decreto 

Presidencial, atendiendo a un mandato del libertador de América”, señaló Ehlers al 

referirse al Congreso de Angostura de 1819, en el que Simón Bolívar dijo que el 

Gobierno más perfecto es que produce la mayor felicidad posible para sus ciudadanos, 

así como seguridad y estabilidad política. También informó que otra de las labores de la 

Secretaría del Buen Vivir es promover este concepto y estilo de vida en el mundo. En 

tal sentido ha mantenido varios encuentros con filósofos e intelectuales en Ginebra y 

Francia para presentar esta iniciativa y convertirla en un movimiento internacional. “El 

Reino de Bután, Venezuela, Ecuador y Bolivia son los únicos países en el mundo que 

han dado cabida a este concepto y emplean políticas públicas para promover la 

felicidad, es decir el buen vivir de sus ciudadanos”. (Embajada del Ecuador en España 

s.f.) 

 

Es sabido que el periodista Ehlers realizaba prácticas que él consideraba como 

ejemplos del Buen Vivir que, han sido altamente ridiculizadas por la prensa, como el 

promover el abrazo de los árboles o motivar a los funcionarios públicos para que 

realizaran ejercicios de respiración antes de empezar con el trabajo. Revisemos algunas 

críticas: 

 

¿Qué hace el Freddy para merecer que se quite al IESS médicos y a las escuelas fiscales 

profesores? El Freddy difunde en los canales de televisión del Estado reportajes de 

televisión elaborados por sus amigos con temas sobre la naturaleza, el trabajo 

comunitario, el desarrollo turístico o la historia de algún personaje... Y aconseja que 

“necesitamos hacer más silencio, más meditación. Los jóvenes buscan más el yoga. 

Todo está dentro de nosotros, y el gran peligro es el consumismo, el maldito 

consumismo”. (Neira 2015) 

De la Secretaría del Buen Vivir no queda más que algunos videos que circulan 

del ex ministro Freddy Ehlers invitando a los ecuatorianos a abrazar un árbol. Sus redes 

sociales fueron borradas, así como la página web de esta institución, que contaba con un 

presupuesto estimado de USD 12.190.173 para cuatro años de gestión, según cifras 

oficiales. (Observatorio de Gasto Público 2018) 

 

Sin necesidad de juzgar las acciones de Ehlers y su propuesta política podemos 

evidenciar que existía un claro malestar por estas acciones que se consideraban ajenas a 

la esfera estatal. Estas prácticas tenían componentes que no radicaban en los resultados 

materiales y susceptibles de contabilizar, como uno de los principales mecanismos 

operativos del Estado derivado de las lógicas de la cientificidad. Aquí no importa saber 

si esas actividades eran necesarias o no, sino que nos permiten comprender la esfera 



163 

   
 

pública estatal colmada de acciones concretas, visibles, materiales y medibles en donde 

no había asidero para las propuestas de Ehlers. 

Aunque no exista un consenso sobre la existencia y conceptualización sobre el 

Buen Vivir, podemos resaltar su discusión más profunda en torno a la relación de los 

seres humanos con la naturaleza. El Estado está estructurado en profundas concepciones 

antropocéntricas de la vida, por eso es esencialmente incongruente con propuestas como 

las del Buen Vivir. El Estado responde a la metáfora de la máquina que conlleva a 

concebir a la naturaleza como un objeto de dominación y control; de ahí que el 

extractivismo sea una de las principales fuentes de ingresos económicos para su 

proceder. Esta brecha enorme también se explica a nivel de género: el Patriarcado 

impulsa el desarrollo de la vida en el marco de la externalización; y siendo el Estado su 

brazo operativo, esta institución social se vincula únicamente con aquellos componentes 

del Todo que son objetivables. Mientras que en el mundo aldea, la relación con el Todo 

pasa por fuerzas que están direccionadas hacia aspectos internos del ser humano, que en 

muchos casos son invisibles e inconmensurables. Por este motivo, el Estado al tratar el 

tema del Buen Vivir lo ha reducido a un elemento discursivo de moda, que se vio en un 

sin número de documentos. 

 El Buen Vivir apareció en el gobierno de Correa y se mantuvo hasta el gobierno 

de Lenín Moreno (recorte temporal de este trabajo). Aunque Moreno buscó la forma de 

distanciarse de todos los componentes discursivos del Buen Vivir y cambiarlos por el 

“Gobierno para todos”, no pudo escaparse de las secuelas que dejó su predecesor a nivel 

normativo. Analicemos esta continuidad en la práctica estatal que se observa en el 

campo del PCI. 

 

2. Acciones estatales luego de la ratificación de La Convención del 2003 

 

El decreto ejecutivo referente al Estado de emergencia del 2007, tuvo el 

siguiente objetivo: “establecer las medidas y mecanismos para el control, uso y acciones 

orientadas a la conservación y preservación de los bienes patrimoniales del Estado 

ecuatoriano, para que cuya desaparición no generen una grave conmoción interna”; y 

para el efecto se dispuso que el Ministerio de Cultura y el INPC “ejecutarán la 

programación dispuesta en el presente decreto a través de sus dependencias, entidades 

ejecutoras, o mediante convenios con las instituciones, entidades u organizaciones 

religiosas, fundaciones y personas naturales o jurídicas públicas o privadas y 



164 

   
 

organismos seccionales” (2008b). Así se dispuso la amplia participación de una gran 

diversidad de actores en el denominado “Plan de Protección y Recuperación del 

Patrimonio Cultural del Ecuador” (EC Gobierno del Ecuador 2007b). 

Para ejecutar el decreto se creó la Unidad de Gestión de Emergencia del 

Patrimonio Cultural, instanció que trabajó en tres líneas: 1. La dotación de seguridades a 

los bienes culturales que estaban en riesgo. 2. La creación de un Sistema Nacional de 

Gestión de Bienes Culturales, y 3. Una campaña de concienciación ciudadana para 

valorar el patrimonio (Ministerio Coordinador de Patrimonio 2009, 9). Este segundo 

aspecto incluyó la realización de un inventario a nivel nacional para identificar y 

conocer el estado del llamado patrimonio cultural ecuatoriano. Una de las principales 

participantes en esta unidad, la arquitecta Olga Woolfson, nos cuenta su experiencia: 

“empezamos a trabajar en marzo del 2008 y en abril, a comienzos del 2008. Se realiza 

un taller internacional con la participación de expertos de algunos países amigos para 

formular las líneas bajo las cuales se decía de qué manera se realizaría el levantamiento 

de información para el sistema” (Woolfson 2018, entrevista personal; ver anexo 4). Otra 

de las personas que estuvo al frente de este proceso, la arquitecta Dora Arízaga, nos 

comenta que el seminario internacional se realizó:  

 

Invitando a países que ya habían caminado en el tema y que tenían experiencia en estos 

temas; entonces vinieron gente del Brasil, de España, de Venezuela, de México, de 

algunos sitios justamente para poder intercambiar experiencias, y con base a eso se 

formularon ciertas líneas, inclusive hay un pequeño documento publicado en el 

Ministerio de Patrimonio donde están formulados los lineamientos de generación de 

política pública para el patrimonio inmaterial con base a una serie de reuniones, de 

discusiones para poder llegar a esos consensos. (2020, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

El Norte originado en Europa, se propaga y encarna en otras que voces que se 

alejan geográficamente de este referente, pero no de sus ideas, permitiendo así, la 

conservación de la legitimidad del discurso. Estos Sures geográficos para nosotros 

constituyen un Norte, en la medida en que representan algún sentido de superioridad. Lo 

cual se evidencia en la asesoría brindada por expertos mexicanos, brasileños y 

venezolanos. Si bien no se puede dejar de reconocer esta “experticia” que debe ser 

comprendida como parte de la institucionalización de los objetos discursivos del Norte, 

tampoco podemos perder de vista que este proceso es clave para un tipo de 

reproducción de conocimientos vertical que se observa como “natural”. Una naturalidad 

que radica en la necesidad de adquirir el capital letrado subyacente a la experticia sobre 

un determinado objeto discursivo, como es el PCI. 



165 

   
 

En el proceso vivido en el Ecuador, no se puede dejar de observar las huellas de 

la UNESCO; instancia que ha trabajado para “La integración de las disposiciones de las 

convenciones en las legislaciones, las políticas y las estrategias nacionales y regionales 

(Nivel II, relativo a la elaboración de políticas)”y “La aplicación de las legislaciones, 

políticas y estrategias a nivel nacional (Nivel III, relativo a la aplicación de políticas)” 

(Torggler Bárbara et. al 2013, 95). Así, lo que en el Sur puede aparecer en la palestra 

pública como un conjunto de esfuerzos originales producto de la creatividad de alguna 

persona o personas en particular, puede ser también el resultado de ideas que ya han 

sido previamente sistematizadas en el Norte, y que se replican en el Sur, con mucha 

naturalidad, ignorándose las redes políticas que se encuentran en este proceso.  

En el caso de la Unidad de Gestión, la asesoría internacional habría ido mucho 

más allá del seminario puntual mencionado, sino que su presencia se habría convertido 

en una constante, como lo señalan los propios documentos institucionales:  

 

Los profesionales especialistas de la Unidad de Gestión, en cada uno de los campos del 

registro –inventario, han sido acompañados por técnicos del INPC. Con la asesoría 

internacional de Brasil, Cuba, España, México y Venezuela, el equipo diseñó las fichas, 

delineó la metodología a seguir, los alcances y las metas del registro– inventario en todo 

el país, esto es, las 24 provincias con sus cantones y parroquias. (Ministerio 

Coordinador de Patrimonio 2009, 165) 

 

Bajo estos antecedentes se inició con el levantamiento de información 

patrimonial a nivel nacional. En relación al área de Patrimonio Inmaterial, la arquitecta 

Woolfson nos cuenta su experiencia:  

 

Resulta que, en el tema de patrimonio inmaterial, la gente que discutía, no se ponía de 

acuerdo que mismo en qué hacer que, si metían esta cosa que si metían esta otra, y 

bueno todo el mundo tenía definidas fichas, qué categorías entraban, por decir en (el 

área de patrimonio) inmueble estaban cementerios, parques plazas, vías, el tren que 

estaba interviniéndose, edificios, en fin. Y en patrimonio inmaterial nada, estaba un 

poco en el aire, y ya tenían que empezar a darse los talleres dentro de las universidades 

para que la gente se capacitara y todo lo demás, porque obviamente no había 

especialistas en todas las ramas, y había que instruir a las personas sobre las fichas y 

sobre lo que trataba el asunto.  

(¿No había fichas todavía?) No, no había todavía. Había algunas cosas, pero no 

se concretaban porque en realidad el concepto, los conceptos parece que no estaban. La 

gente no se ponía de acuerdo, entonces ahí me tocó ponerme dictatorial y me toco coger 

los ámbitos de la UNESCO “y allá ustedes se arreglarán”; o sea íbamos a pasar todo el 

proceso de emergencia discutiendo que es patrimonio inmaterial, que no que sí, eso en 

la UNESCO si se aplicaba en otros países, que eran otras realidades… Entonces dije 

bueno el Ecuador está en la convención, cojamos estos 5 ámbitos y ahí arréglense 

ustedes y definan los sub-ámbitos. (Woolfson 2018, entrevista personal; ver anexo 4) 

 



166 

   
 

La Arquitecta Dora Arízaga también nos comenta sobre su experiencia: “cuando 

se comenzó a trabajar en el tema de la recopilación de la información del patrimonio 

inmaterial había que partir de la Convención, porque en la Convención está una base 

conceptual, el concepto de lo que se entiende por ‘patrimonio inmaterial’” (2020, 

entrevista personal; ver anexo 4). La discusión a la que hace referencia Woolfson es una 

constante frente al tema del PCI. Durante mi experiencia en el INPC podía observar 

constantemente una gran variedad de discusiones referentes al PCI y los llamados 

“portadores”; sobre este tema me detendré en el siguiente capítulo, pero por ahora basta 

señalar que las posturas sobre el PCI al interior del Estado nunca se han agotado y 

tampoco han implicado la asimilación mecánica de todo lo dispuesto por la UNESCO. 

Por eso surgen desentonaciones al querer asemejarse al Norte:  

 

La percepción eurocentrista implica que la realidad latinoamericana sólo puede ser vista 

según las imágenes inevitablemente distorsionadas en el espejo europeo. Esto es, no 

meramente quiméricas; pero necesariamente inexactas. Debido a ello, los problemas no 

han podido ser nunca ceñidamente planteados y mucho menos adecuadamente resueltos. 

Todo ocurre sólo como: si niega su propia identidad, no se logra ser auténtico. Lo 

trágico de eso es que los problemas no pueden ser resueltos, salvo parcial y fugazmente. 

Porque América, y por sobre todo América Latina, no es, no puede ser, por modo 

alguno, una prolongación de Europa. (Quijano 2014a, 207) 

 

De todas formas, aún a pesar de los malestares que ocasiona la relación Norte-

Sur en el modelaje institucional de nuestra realidad, los bordes del objeto discursivo a 

los que suelen llegar nuestros cuestionamientos, se constituyen en una suerte de barrera 

de poder que finalmente logra que las ideas del Norte se encarnen en el Sur. Es lo que 

ocurrió en el marco del levantamiento de información cuando finalmente lo que primó 

para hacer las fichas, fueron los ámbitos del PCI previamente elaborados por la 

UNESCO. Cuando las fichas llegaron al campo para iniciar con el levantamiento de 

información, se señala que había ambivalencias en el proceso, como nos comenta 

Gabriela Eljuri:  

 

No había un consenso en cómo llenar, finalmente nos dieron esta ficha y todos llenaron 

esa ficha. El instructivo sí hice yo, pero fue un poco de la necesidad, sobre todo yo tenía 

que explicar a las personas que trabajaron conmigo qué espero de ellos y en cada cajón. 

Entonces fue esta ficha la que se manejó, pero las fichas se fueron desarrollando en la 

marcha. Y el instructivo yo lo hice en un momento de desesperación, para salvar mi 

trabajo, para respaldar mi trabajo y quedó ese instructivo para todo el país en ese 

momento, pero no es que partimos y que salimos al campo teniendo todo listo. (2018, 

entrevista personal; ver anexo 4) 

 



167 

   
 

El instructivo para las fichas que se implementaron se puede revisar en los 

anexos de este trabajo (Ver Anexo 3). Una vez que las fichas estuvieron listas, se realizó 

el trabajo de campo entre octubre del 2008 y abril del 2009; al final, se levantaron 

alrededor de 5000 fichas en el área inmaterial (Woolsen 2018). Un proceso que fue 

realizado por personas familiarizadas con el PCI, así como por otras, escasamente 

conocedoras del tema:  

  

Por ejemplo, en el área de arqueología en el lado de acá de la Sierra en Cuenca o en la 

Universidad de Cuenca o en la Universidad Técnica de Ambato tuvieron que trabajar 

con gente de la Costa o gente de aquí de la (Universidad) Católica y ya en el sitio 

tuvieron que entrenar a la gente; a veces a estudiantes de historia por ejemplo para que 

trabajen en el área de arqueología, para patrimonio inmaterial. Como no había ni una 

sola facultad de antropología entonces ahí trabajaron con gente de arqueología. […] 

Entonces si había vacíos y huecos que había, y habían resultado en errores. Finalmente, 

cuando se cernieron las fichas me parece que quedaron en 4500. […] El Decreto entregó 

toda la información al institutito en julio del 2009. (Woolsen 2018) 

 

Otro de los problemas suscitados,¡”uvo ’ue ver con la georreferenciación, 

“porque no todo el mundo trabajó con GPS como se debía o no todos contrataron 

geógrafos para que sean ellos los que manejen los aparatos. A más de esto pues, en 

ciertos sectores trabajaron, parece que traslaparon entonces parecía que había fichas que 

estaban repetidas” (Woolsen 2018). Pero a pesar de los errores y todo, el decreto de 

emergencia fue un hito en la historia de la institucionalización del PCI en el Ecuador: 

“dado que el instituto si bien había trabajado para las declaratorias de ocho bienes para 

el área de patrimonio inmaterial, no tenía nada más registrado. No estaba sistematizada 

la información, no constaba en ninguna parte” (Woolsen 2018). 

En todo este caminar del PCI en la institucionalidad ecuatoriana, la UNESCO se 

constituyó en una suerte de guía, auspiciada en gran medida por Dora Arízaga, 

consultora ecuatoriana de la UNESCO a quien ya hemos mencionado anteriormente. 

Sobre su influencia en el proceso de levantamiento de información, Gabriela Eljuri nos 

comenta su experiencia:  

 

Ella nos dio muchísimo impulso en el sentido de que ella venía con esto del debate 

eterno con esto de la UNESCO, era muy de la línea UNESCO y muy de la línea de lo 

material, pero con la experiencia increíble en temas de patrimonio en general pero 

también de lo que se estaba discutiendo en el mundo y de mucha sensibilidad frente al 

PCI a pesar de su formación como arquitecta. Entonces ella era mayor, era una 

autoridad en temas de patrimonio el resto éramos antropólogos jóvenes. Al inicio esta 

cabeza de Dora nos guiaba, pero la discusión se nutría finalmente con nuestros 

argumentos, con nuestras experiencias en campo y en territorio. Y después seguimos 



168 

   
 

caminando así, sin Dora los años siguientes. Dora, finalmente era la cabeza que nos 

había aterrizar digamos, pero finalmente los criterios técnicos venían de nosotros, si 

había mucha influencia de lo que la convención decía, además íbamos a las reuniones 

de CRIESPIAL volvíamos también con todo lo que aprendíamos en la convención de 

ahí también había momentos de mucha crítica a lo que la UNESCO planteaba. Yo 

mismo, y creo que por eso me habrán contratado en su momento, yo si fui muy crítica a 

los temas de la UNESCO durante el inventario. Pero conforme me fui empapando de la 

convención empecé a entender cosas también. (Eljuri 2018, entrevista personal; ver 

anexo 4) 

 

El proceso de levantamiento de información generó críticas de parte de los 

propios funcionarios y también podemos encontrar Apreciaciones críticas como las 

planteadas por Santiago Cabrera, sobre lo que sucedió en torno a la elaboración del 

Inventario Nacional y el resultado que arrojó. Él afirma que, 

 

el patrimonio cultural constituye un guión teatral que organiza el repertorio de 

movimientos, rituales, conmemoraciones y prácticas que escenifican la nación y 

vivifican el espíritu nacionalista, sin explicarlo, pero colmándolo de emociones. 

Contiene, además, un carácter emotivo que emana de su carácter de bien patrimonial, 

preservado y divulgado para futuras generaciones: sirve para “hacernos sentir” parte de 

una colectividad nacional, regional, provincial o local que tiene unos orígenes y unos 

rasgos que la distinguen de otras. (2011:122) 

En el proceso de inventario se pone de manifiesto, la lógica subyacente al 

método científico que aplican los funcionarios del Estado, que les lleva a identificar 

todos los elementos que caben dentro de lo patrimonializable a fin de convertirlos en 

información cuantificable. Un proceso revestido completamente de matices políticos, 

ligados en los procesos de construcción de “lo nacional” y a las dinámicas globales del 

capital: 

 

el registro impulsado por el gobierno ecuatoriano ancló sus propósitos en la 

identificación de los bienes culturales nacionales, con miras a su conservación y 

divulgación, y, además, en la construcción posterior de nuevos referentes culturales en 

un contexto sociocultural en el que las narrativas nacionales y sus referentes deben 

negociar sus posibilidades significativas con elementos más lábiles y de consumo 

extendido provenientes de los contextos globales y la sociedad de masas. Ello implica, 

también, la redefinición de las formas en las que se construyen las memorias nacionales, 

en tensión con imaginarios mundializados que los impugnan sometiéndolos a las lógicas 

del mercado transnacional, las dinámicas de consumos desterritorializados y las 

“memorias mundializadas” (Ortiz, 2004). (2011:110) 

 

Mediante el inventario también se produce un nuevo proceso de externalización, 

auspiciado por el Sistema Político Patriarcal. En este proceso, se identifican cientos y 

miles de prácticas, conocimientos, creencias, entre otros elementos que figuran dentro 

del PCI, que son arrancados de las lógicas propias a las que responden, al nicho local o 



169 

   
 

comunitario al que pertenecen originalmente, para pasar a ser vistos como un apartado 

conceptual previamente categorizado por el Estado. Un proceso de reconocimiento que 

reviste un profundo contenido político, porque estos elementos empiezan a considerarse 

válidos por parte de la mirada del Uno, en la medida en que caben en el mundo de lo 

patrimonial. Este campo responde a una estructura global de ideas surgida en el Norte, 

misma que hace que los elementos se desarrollen ya no en función de su contexto 

propio, sino en conexión con este universo exterior. Podemos comprender entonces que 

la fuerza masculina se plasma en este momento, como una suerte de centrifugación en el 

que se desprenden ciertos elementos de la vida de los llamados portadores, para 

expulsarlos hacia plataformas mayores. 

El inventario fue realizado también para legitimar la intervención del Estado 

sobre aquello que se le considera inherente. En este caso, gracias al discurso que 

aparenta neutralidad en torno al cual se maneja el tema del PCI, nos olvidamos que 

detrás de las fiestas o rituales, por ejemplo, hay complejos sistemas de existencias a 

nivel comunitario. Luego, una vez que las fichas estuvieron creadas, se procedió a 

“pulir” el trabajo realizado. Un proceso que puede leerse como una tamización más 

pormenorizada del tema del PCI en el INPC:  

 

[…] hubo un proceso de depuración y de ajustes a la herramienta, justamente pensando 

en los conceptos, en los criterios, desarrollando inclusive a nivel metodológico, ámbitos, 

subámbitos, un poco para que la herramienta tenga también un enfoque hacia procesos 

justamente de indicadores y de posibles líneas de política pública, entonces, por 

ejemplo, uno de los campos que se incluyó fue la “sensibilidad al cambio” que está 

vinculada con el estado, si quieres, de viabilidad o de continuidad de la manifestación, 

que es algo que se pueda mejorar, perfeccionar, ajustar, lo que sea, pero que es un 

campo que me parece importante porque justamente de ahí se van a poder derivar las 

acciones de salvaguardia que correspondan. (López 2017, entrevista personal; ver anexo 

4) 

 

Una vez finalizado el Decreto de Emergencia en el 2009, se empezó a contar con 

un área de PCI en el INPC: “en ese entonces incluso en el orgánico no existía y se fue 

consolidando es decir en la matriz mismo, mientras en las regionales se empezaban a 

formar áreas de PCI, en la matriz como que se iba quedando con la tarea del inventario” 

(Eljuri 2018, entrevista personal; ver anexo 4). Justamente en el Estatuto Orgánico de 

Gestión Organizacional por Procesos del INPC (publicado en la Edición Especial del 

Registro Oficial 110, 16 de marzo del 2009), se establecen cuatro direcciones técnicas, 

entre ellas las de Inventario y las de Preservación. Frente al PCI, se dispone a la 

Dirección de Inventario el elaborar productos como: análisis e investigación de 



170 

   
 

manifestaciones; elaboración del inventario general nacional; resoluciones 

administrativas para declaraciones patrimoniales; entre otros. Mientras que, a la 

Dirección de Preservación le correspondía: elaborar expedientes técnicos como base 

para acuerdos ministeriales para proyectos de declaratoria o exclusión de bienes como 

PCI del Estado; perfiles de proyecto para investigación y preservación; textos base para 

investir, publicar y elaborar mapas temáticos de PCI; instructivo para declaratoria de 

PCI; instructivo para declaratoria de tesoros vivos. 

Ahora el INPC empezaba a contar con personal encargado del tema del PCI en 

la matriz y en las oficinas regionales, mismas que fueron definidas de la siguiente forma 

y cuyas instalaciones se encuentran fotografiadas en la figura 13.  

• Zona 2: Pichincha, Napo y Orellana. Sede: Quito.  

• Zona 3: Pastaza, Cotopaxi, Tungurahua y Chimborazo. Sede: Riobamba.  

• Zona 4: Manabí, Santo Domingo de los Tsáchilas y Galápagos. Sede: Manta.  

• Zona 5: Guayas, Los Ríos, Península de Santa Elena y Bolívar. Sede: 

Guayaquil.  

• Zona 6: Azuay, Cañar y Morona Santiago. Sede: Cuenca.  

• Zona 7: El Oro, Loja y Zamora Chinchipe. Sede: Loja.  

 

 

Figura 13: Fotos de las oficinas regionales del INPC 



171 

   
 

Fuente y elaboración: (INPC 2012b, 4) 

 

Así el manejo del PCI quedó totalmente adecuado con una “infraestructura 

institucional” específica; según como se conoce en el argot de la UNESCO: 

 

En general, los ejemplos de infraestructuras institucionales son muy numerosos. El 

establecimiento de esas infraestructuras suele ser una de las primeras actividades 

emprendidas por los EP (Estados Partes) después, o incluso antes, de haber ratificado la 

Convención. […] Esas infraestructuras varían en función del contexto histórico y del 

sistema político específico de cada país, del panorama institucional general, de la 

importancia que se concede o no al PCI como parte integrante del patrimonio cultural 

nacional, de la disponibilidad de recursos humanos y financieros, del grado de 

compromiso contraído por los gobiernos con la participación de las comunidades y las 

ONG en la aplicación de la Convención, etc. (Torggler Bárbara et. al 2013, 50) 

 

Esta infraestructura institucional se debe comprender como las adecuaciones 

realizadas en las diferentes instancias a fin de convertir al objetivo discursivo del Norte 

en un elemento operativo en el Estado. Es el momento cuando los compromisos y 

acuerdos internacionales adquieren una forma concreta para lograr su tratamiento. En el 

caso del PCI vemos que esta infraestructura se va construyendo poco a poco. Primero se 

observa que el objeto discursivo atraviesa por una etapa de diseminación; es decir, un 

momento en el que circula de Norte-Sur a través de procesos de “capacitación”, 

“sensibilización”, talleres y otros. Luego, estas ideas van tomando forma a nivel 

jurídico, mediante el establecimiento de normas para crear el compromiso por parte del 

Estado ecuatoriano. Además, paralelamente, se van creando mecanismos operativos 

para plasmar el objeto discursivo en acciones concretas, como fue la realización del 

inventario patrimonial en el Ecuador. Al final de este proceso, resulta la infraestructura 

institucional que menciona la UNESCO, misma que en los siguientes años pasará a ser 

pulida y reajustada conforme a los momentos políticos subsiguientes. 

Luego de realizarse el levantamiento de información, se inició una discusión 

sobre qué se debía hacer con las fichas del Decreto de Emergencia: 

 

Y eran uno, dos, tres días de muchísima discusión sobre matrimonio inmaterial y de 

pensar que vamos a hacer con esas 5mil y tantas fichas, pero ¿ahora y qué hacemos? Era 

una época también que había una demanda enorme por declaratorias, con el decreto de 

emergencia como que se había puesto sobre el tapete el tema del PCI y todo el mundo 

quería que le declare sus fiestas, sobre todo, como patrimonio de la nación. Entonces 

vino un proceso de muchísimo debate. […] Entonces nos reuníamos y discutíamos, lo 

primero que discutíamos era el que hacer con el inventario, o sea que resultados 

arrojaba ese inventario, y lo segundo era que hacer con las declaratorias y si convenía o 

no declarar. Bueno las mismas discusiones que hasta ahora no se agotan. Creo que en 



172 

   
 

ese momento estaban en crisis política, entonces de repente nos encontrábamos con que 

el presidente declaró las fiestas de las flores y las frutas y no había expediente técnico ni 

el informe favorable con el INPC y con el asambleísta que ofreció la declaratoria. 

(Eljuri 2018, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Para poder manejar toda la información, en el 2011 se creó un “Sistema de 

Información para la Gestión del Patrimonio Cultural” al que se denominó ABACO. 

 

 

Figura 14: Foto de portada del Manual de uso del sistema ABACO 

Fuente y elaboración: (INPC, Issuu 2011) 

 

Sobre este software se dijo lo siguiente:  

 

El Sistema tiene una connotación de carácter conceptual muy importante, ya que no se 

trata únicamente de organizar la información en un sistema informático de gran 

capacidad y alcance, sino que se convertirá́ en una herramienta para la gestión de los 

Patrimonios Materiales e Inmateriales a nivel nacional; una herramienta que permitirá́, 

en un futuro cercano, contar con la información geo-referenciada del Patrimonio en el 

territorio, para visibilizarlo de manera objetiva en los planes de ordenamiento territorial, 

que deben desarrollar los gobiernos autónomos descentralizados en el marco del Código 



173 

   
 

Orgánico de Ordenamiento Territorial Autonomías y Descentralización, (COOTAD). 

(Gaëtan y Lara 2011)  

 

Es interesante observar cómo el componente tecnológico, se constituye en una 

extensión del proceso disectivo propiciado por el Sistema Político Patriarcal a través del 

PCI. Lo que inicialmente responde a un proceso humano de circulación de ideas Norte-

Sur, luego se consolida aún más a través de herramientas como el ABACO. Este 

programa, al presentarse como una simple herramienta tecnológica, anula aún más la 

posibilidad de ver las relaciones de poder construidas en el camino. Simplemente se lo 

utiliza y se difunde bajo una imagen de neutralidad y como un símbolo de 

fortalecimiento estatal en su gestión (veáse por ejemplo un manual de uso del mismo en 

la figura 14 y un taller para la socialización del mismo en la figura 15). 

 

 

Figura 15: Captura de presentación “Taller para la formación y seguimiento de los técnicos 

provinciales de la AME” 

Fuente y elaboración: (INPC, Calameo s.f.) 

 

Años después (en el 2014), el Estado ecuatoriano adquirió otro sistema que 

remplazó al ABACO, éste se llama Sistema de Información del Patrimonio Cultural 

Ecuatoriano (SIPCE); toda la información migró de una plataforma a otra, luego de un 

largo proceso de depuración de las fichas en el que también participé. La llamada 

“depuración” consistía en una revisión y dada de baja de las fichas que fueron 

elaboradas en el marco del decreto de emergencia, pero que contenían información que 



174 

   
 

no correspondía al objeto discursivo del PCI, tal como lo había definido la UNESCO y 

lo había reproducido el Estado ecuatoriano. Así, por ejemplo, encontré una ficha en 

cuya foto figuraban unas mujeres en terno de baño y se titulaba “el uso de la 

biodiversidad”. Las fichas a veces describían a ciertos pueblos indígenas pero la 

ubicación geográfica de los mismos estaba equivocada; y en otros casos la información 

de las fichas era bastante superficial. Por todos estos criterios se trabajó durante muchos 

años en la “depuración de las fichas”, una tarea que a ratos se convirtió en una de las 

tareas básicas de los funcionarios del INPC.  

 

 



175 

   
 

 

 

 

 



176 

   
 

 

Figura 16. Fichas del Sistema de Información del Patrimonio Cultural del Ecuador 

Fuente y elaboración: (INPC, SIPCE s.f.) 

 

Como se puede observar en la figura 16; así lucen las llamadas manifestaciones 

culturales patrimoniales inmaterial en el SIPCE. Un programa que está claramente 

diseñado para un mundo externo a las comunidades; y que las convierte en piezas de 

información para el uso de quien lo requiera: funcionarios públicos, turistas, 

investigadores, antropólogos, etc. Personas que responden a diferentes espacios, pero 

que utilizan los mismos códigos de externalización que a la larga convierte algunos 

elementos de la vida de los portadores en información. Un estatus bajo el cual se 

convierte en un bien de circulación. 

Paralelamente a todo lo que ocurría en el INPC y los Ministerios 

correspondientes, se dio a lugar a la transferencia de las competencias en el campo 

patrimonial a los Gobiernos Autónomos Descentralizados a través de una normativa 

llamada Código Orgánico Organización Territorial, Autonomía, Descentralización 

(COOTAD) emitida en el 2010. De forma general se dispone a los GAD, “La protección 

y promoción de la diversidad cultural y el respeto a sus espacios de generación e 

intercambio; la recuperación, preservación y desarrollo de la memoria social y el 

patrimonio cultural” (EC Presidencia de la República, 2010); y se describen acciones 

concretas en cada uno de los niveles de estas instancias (parroquiales, municipales, 

provinciales). Esto implicó un paso importante en la construcción del tejido que estoy 



177 

   
 

analizando, porque es aquí cuando el objeto discursivo inmaterial se esparce hacia otras 

áreas institucionales, más allá de las instituciones que fueron creadas originalmente para 

el efecto. La gran depuración de fichas que mencioné, continuó hasta la entrega de las 

mismas a los GAD en el 2018; a fin de que estos se hicieran cargo de los temas de PCI 

que figuraba en dichas fichas.  

Según el Ministerio Coordinador de Patrimonio, en el 2011 se habrían realizado 

muchas otras acciones relativas al PCI como: la elaboración de una Malla Curricular 

para diversos cursos y talleres de formación y capacitación en materias de gestión y 

conservación del patrimonio cultural; el apoyo y coorganización de varios cursos y 

seminarios sobre gestión de patrimonio, paisajes culturales y otros, dirigidos a 

investigadores y funcionarios públicos especialmente de los GAD; la Revista 

Patrimonio: 12 números con 50.000 ejemplares por número (600.000 ejemplares); la 

Guía metodológica y etnográfica del patrimonio inmaterial lingüístico; Multimedia del 

Patrimonio Sonoro del Litoral; Estudio histórico-patrimonial del Cantón Vinces; 

Estudio Histórico-patrimonial de los Gremios del Guayas (Ministerio Coordinador de 

Patrimonio 2007). 

En el 2011 el INCP publica el Instructivo para fichas de registro e inventario del 

PCI, un texto creado en gran medida, con base en el instructivo emitido para el Decreto 

de Emergencia. En este texto se establecen etapas para el registro del PCI: “Se inicia 

con el registro para señalar la existencia legal de un bien, luego se procede a 

inventariarlo, que es un proceso técnico en el cual se realiza un análisis detallado de 

cada uno de sus elementos constitutivos, y por último se lo cataloga para contar con 

estudios puntuales sobre ese bien particular” (INPC 2012a, 10). En relación a estos 

niveles, el instructivo establece varios instrumentos: un modelo de fichas de registro, 

otro modelo para fichas de inventario; en tanto que la etapa de catalogación estaría 

relacionado a la elaboración de un plan de salvaguardia, que “es un instrumento de 

gestión que contiene las medidas encaminadas a la dinamización, revitalización, 

transmisión, comunicación, difusión, promoción, fomento y protección del patrimonio 

inmaterial” (INPC 2012a, 26). 

Esta es una etapa en la que como vemos, se crean muchos instrumentos para 

operativizar cada vez más el objeto discursivo del PCI. En el accionar del Estado que 

responde al mundo de lo público, existe una enorme necesidad de crear estos 

mecanismos operativos con el objetivo de poder mostrar resultados. A nivel nacional, 

los resultados se convierten en informes, reportes, notas publicitarias que sirven para 



178 

   
 

evidenciar los éxitos del gobierno en turno. A nivel internacional, las acciones 

realizadas se reportan a las instancias correspondientes, como la UNESCO, para 

demostrar la correcta realización de las acciones encomendadas. Lo que se puede 

observar como una acción legítima en el marco de sus responsabilidades; también nos 

permite analizar cómo en el proceso, la realidad sobre la cual opera el Estado se 

requiere de convertir todo lo que toca, en elementos administrables. 

En el 2012 se emite un “Instructivo de procedimientos para la solicitud de 

declaratoria de Patrimonio Cultural Inmaterial en el Ecuador”, con el objetivo de 

“establecer el procedimiento interno, técnico y legal, así como los criterios, que deberán 

aplicarse previa la solicitud de declaratoria de Patrimonio Cultural Inmaterial […] (EC 

Gobierno del Ecuador 2012). Este instrumento debe interpretarse como un mecanismo 

de control y regulación de los procesos de declaratorias. A medida que el objeto 

discursivo del PCI iba calando profundamente en la estructura del Estado, se iba 

evidenciando en el imaginario de los funcionarios públicos lo que era PCI y lo que no; 

además de la necesidad de regular los propios mecanismos de intervención por parte del 

Estado.  

En este contexto es importante hablar de la “profesionalización”. Bien podemos 

interpretar estos cambios suscitados al interior del Estado, como un proceso de 

profesionalización por parte de los funcionarios públicos ecuatorianos en torno al PCI. 

Sobre este concepto, el analista Samuel Huntington, un académico muy influyente en el 

campo de la Defensa señala que: “El profesional es un experto con conocimientos y 

habilidades especializados en un campo significativo del quehacer humano. Su pericia 

se adquiere únicamente mediante una educación y una experiencia prolongadas” (1957, 

8). Él está tratando el mundo de los militares y de la guerra, pero su análisis es 

totalmente pertinente en este caso, porque nos permite observar como un objeto 

discursivo se puede consolidar en un complejo de conocimientos y prácticas altamente 

consistente, hasta constituir una “profesión”.  

Por muchas razones la búsqueda de la “profesión” es un símbolo de prestigio en 

nuestro medio; ya sea porque puede aportar a procesos de movilidad social o también 

porque la intromisión al mundo académico es como un ícono de ingreso a un mundo 

público-letrado que goza de prestigio en el sistema patriarcal. En este proceso no 

podemos dejar de observar cómo los objetos discursivos del Norte también pueden 

convertirse en referentes que orientan nuestras búsquedas y sueños personales. Por eso 



179 

   
 

es que se constituye en un Sistema; por su capacidad de invadir todos los ámbitos de la 

vida.  

En el 2012, como parte de una “Segunda Fase del Plan de Recuperación del 

Patrimonio Cultural del Ecuador” se extiende el proyecto durante 5 años más y se 

destinan 40 millones de dólares “a través de 5 proyectos emergentes para rescatar e 

intervenir bienes inmuebles y 3 proyectos demostrativos los mismos que pretenden 

integrar los patrimonios de 3 ciudades y crear circuitos culturales y turísticos” (EC 

Gobierno del Ecuador 2015). Con el objetivo de: contribuir a mejorar el estado de 

conservación de los bienes culturales en el Ecuador; impulsar el desarrollo de las 

economías locales mediante la revitalización social, cultural y económica de los bienes 

culturales con intervenciones integrales; generar modelos efectivos de puesta en valor 

de los bienes culturales que puedan ser aplicados para futuras intervenciones (EC 

Gobierno del Ecuador 2015). Este programa sería conocido como el Plan S.O.S 

Patrimonio.  

El 8 de mayo de 2013 se suprime el Ministerio de Coordinación de Patrimonio y 

el Ministerio de Cultura pasa a denominarse Ministerio de Cultura y Patrimonio; 

además el INPC pasa a adscribirse a esta instancia (EC Gobierno del Ecuador 2013). 

Una figura institucional que se mantiene hasta el momento. Ese mismo año se emite la 

Guía Metodológica para la salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial, la cual nace 

de “una mesa que fue compuesta por varios especialistas, delegados ministeriales, del 

INPC”, que además según Gabriela López, funcionaria del INPC: 

 

  



180 

   
 

[…] contiene ya un cuerpo más concreto sobre los conceptos, clasificación del 

patrimonio inmaterial, los principios y directrices de la salvaguardia y se establece la 

metodología de los instrumentos de registro y de investigación, de los planes de 

salvaguardia; además de los instrumentos normativos para las declaratorias, que fue una 

reflexión bastante importante para poder determinar los principios y directrices porque 

durante varios años se hicieron varias declaratorias de PCI; pero no se evidenciaban 

ciertos aspectos relacionados a la salvaguardia de esas manifestaciones. (2017, 

entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Es un texto que recoge todo lo dispuesto en la Convención en cuanto a los 

ámbitos e incorpora la división que se estableció en el Instructivo creado en el Decreto 

de Emergencia (Ver anexo): 

 

1. Vinculación a los ámbitos del Patrimonio Cultural Inmaterial. La manifestación 

se enmarca en la definición y ámbitos del Patrimonio Cultural Inmaterial 

establecida en este documento. 2. Transmisión intergeneracional y vigencia. Los 

conocimientos, saberes, técnicas y prácticas inherentes a la manifestación son 

transmitidos de generación en generación. En este proceso continuo de transmisión 

de los saberes, los significados son creados y recreados por las comunidades y 

grupos detentores en función de los contextos sociales, económicos, políticos, 

culturales y/o naturales, manteniéndose la vigencia de la manifestación y su función 

sociocultural. 3. Representatividad y reconocimiento comunitario y/o colectivo. 

La manifestación tiene relevancia histórica y/o significación social; es valorada y 

reconocida por la comunidad, grupo detentor –y en ciertos casos por individuos– 

como parte de su identidad y sentido de pertenencia. 4. Respeto a los derechos. La 

manifestación se enmarca en el respeto a los derechos humanos, derechos colectivos 

y de la naturaleza y respeta los principios y normativas establecidos en la 

Constitución del Estado Ecuatoriano. 5. Buen Vivir. La manifestación se sustenta 

en el principio del Buen Vivir promoviendo la cohesión social, la reciprocidad, el 

fortalecimiento de las identidades, el bienestar social, colectivo y la participación 

local. 6. Respeto a la diversidad. La manifestación se enmarca en el respeto a la 

diversidad y genera el diálogo intercultural. 7. Aspecto económico. La 

manifestación no debe tener en sí misma un fin lucrativo. El aspecto lucrativo de la 

manifestación no debe sobreponerse al sentido social y cultural de la misma. (INPC 

2013)  

 

Además de estas categorías, en la Guía Metodológica se establecen los 

principios rectores para la salvaguardia del PCI, una serie de conceptos que habrían 

resultado del taller “Instrumentos para la salvaguardia del Patrimonio Cultural 

Inmaterial”, realizado en Quito del 2010, que “contó con la participación de 

funcionarios estatales, académicos y expertos en patrimonio inmaterial del Instituto de 

Patrimonio Histórico y Artístico del Brasil (IPHAN)” (INPC 2013, 39). Los principios 

son los siguientes: Participación: “La participación activa y efectiva de los diversos 

actores involucrados requiere de la comprensión y del respeto recíproco bajo los 

preceptos de la interculturalidad”. Interculturalidad. “La interculturalidad rebasa el 



181 

   
 

carácter étnico, pues convoca al diálogo equitativo entre saberes, prácticas distintas y 

aporta al enriquecimiento entre varias culturas”. Sustentabilidad. “Las acciones de 

salvaguardia previstas deben responder a compromisos reales y efectivos de los 

involucrados (Estado, comunidades, s, instituciones públicas y privadas) y contar con la 

asignación de recursos económicos y humanos para su ejecución y sostenibilidad”. 

Interinstitucionalidad. “La salvaguardia del PCI se enmarca en los mandatos 

constitucionales, los instrumentos internacionales y las leyes nacionales para conectarse 

con los objetivos del Plan Nacional de Desarrollo como el instrumento al que se sujetan 

las políticas, programas y proyectos públicos, […]”. Manejo ético. “Se deberán respetar 

las prácticas consuetudinarias que rigen el acceso a aspectos específicos de ese 

patrimonio, en particular los aspectos secretos y sagrados; así como también se deberá 

contar con el consentimiento previo e informado de los involucrados en todos los 

procesos de salvaguardia que se implementen” (INPC 2013, 39). 

La Guía es otro de los mecanismos de control creados por parte del Estado. 

Representa el lenguaje letrado y académico que posee prestigio en la esfera pública; y 

su contenido responde a las necesidades del Estado más que a la de los llamados 

portadores. En mi experiencia pude ver que la Guía era un texto de difícil comprensión 

para las personas interesadas en aplicar a las declaratorias de PCI; por eso en muchos 

casos, quien perseguía una declaratoria, se veía en la necesidad de contratar a alguien 

que entendiera la documentación para que les ayudara en el proceso, personas que eran 

conocidas como “técnicos” o los “profesionales”. Además, los contenidos del PCI y los 

principios descritos están enmarcados en los discursos de moda en el mundo público-

estatal: la ética, la interculturalidad, los derechos, la sustentabilidad y el Buen Vivir; una 

muestra más de que como el Sistema Político Patriarcal impone criterios que van más 

allá de los códigos propios de la vida de los portadores y los sitúa en contextos más 

amplios.  

La Guía Metodológica es un documento que en apariencia está revestido de un 

lenguaje técnico, que como analicé anteriormente, enmascara profundas implicaciones 

políticas. Primero, su lenguaje y su estructura con complejos. No tienen palabras o una 

estructura que pudiera ser amigable con las y los lectores:  

 

Creo que está bien para guiarte si no sabes nada, para el funcionario público, creo que 

podría ser más amigable con las comunidades. El estudio antropológico está bien, el 

plan de salvaguardia también; pero es como muy académica. Es como muy automática, 

no todas las manifestaciones funcionan así; o sea, es muy burocrática, pero ayuda a 

ordenar un estudio y un plan. Tal vez no sabíamos utilizarle bien o no le sacamos la 



182 

   
 

parte didáctica. Tiene un discurso súper idealizante o muy burocrático, bueno es una 

guía del INPC. No sé si académica es el término, pero como que quiere ser académica 

pero no llega a ser académica tampoco, pero quieres aplicarle con las comunidades, 

pero no sabes cómo. (Roos 2017, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

En segundo lugar, está profundamente cimentada en la antropología y en su 

principal instrumento de investigación, la etnografía; y recordemos que, “la tarea del 

etnógrafo es traer una presencia – oculta, silenciada, marginada, reprimida, olvidada, 

incomprendida – a la luz de la transparencia textual de la disciplina que se propone ser 

universal” y “en esta perspectiva el conocimiento universal sólo existe del lado del 

etnógrafo, y nunca del lado ‘de ellos’” (Carvalho 2002, 7).  

Tanto el Instructivo como la Guía Metodológica se han convertido en los 

principales instrumentos para incursionar en el mundo del PCI. Tal es así que cuando 

ingresé por primera vez a trabajar en el INPC, constaté que uno de los pasos iniciáticos 

era el recibir los dos libros; un ritual que lo vi repetirse una y otra vez, con todas 

aquellas personas que llegaban al INPC en búsqueda de información sobre el tema del 

PCI en el Ecuador. Así nos comenta, Paola Moreno, una funcionaria de una de las 

oficinas regionales del INPC, sobre su experiencia sobre el aprendizaje del PCI:  

 

En cuanto a la división de ámbitos, por ejemplo, o a los conceptos más generales, 

cuando trabajé en el inventario del patrimonio cultural, en las visitas de campo, en el 

trabajo que se hizo en campo creo que fue la mejor forma de aprender cómo es la 

clasificación del patrimonio, cuáles son los ámbitos, cuáles son los subámbitos, cuáles 

son las consideraciones para que sea patrimonio; y de ahí, yo creo que la experiencia, 

porque cuando yo ingresé habían dos funcionarios más en el área de PCI, pero estos dos 

funcionarios porque tenían mejores oportunidades de trabajo salieron a los dos meses de 

lo que yo ingresé al INPC, entonces me quedé prácticamente sola y sin personas que 

tengan experiencia al respecto ahí en la Regional, en el sitio, ahí lo que tocaba era leer 

las guías, leer los instructivos, o preguntar a los compañeros de las otras regionales, 

pedir asesorías de las otras regionales. (2017, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Los ámbitos y subámbitos se han institucionalizado hasta el punto de convertirse 

en una parte inherente del PCI: “porque el patrimonio cultural inmaterial tiene sus 

ámbitos y subámbitos”, nos comenta con mucha seguridad una autoridad en el INPC. 

Además de estos eventos internos a nivel de Estado, las instituciones internacionales de 

PCI como la UNESCO y el CRESPIAL han realizado otras acciones para incidir en este 

proceso de institucionalización del PCI en el Ecuador. Así, en el 2010 hubo un “taller 

para elaboración de política pública de la UNESCO” y otros eventos de formativos que 



183 

   
 

incidieron en la cristalización del objeto discursivo del PCI en los funcionarios. Una ex 

funcionaria del INPC nos comenta sobre estas actividades:  

 



184 

   
 

Lo que más me sirvió fue un curso que hizo el CRESPIAL con el Centro Lucio Costa de 

Brasil sobre gestión del PCI, y te daban los documentos de la UNESCO, los 

lineamientos, entre otras cosas. Muchos de los profesores de ahí eran expertos de la 

UNESCO, pero este curso era pensado y organizado por el CRESPIAL, obviamente no 

tenía que salirse mucho de las líneas de la UNESCO. Pero un curso o capacitación 

directa de la UNESCO sólo estos talleres para hacer la política pública. (Roos 2017, 

entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Esta misma funcionaria hace un interesante análisis sobre lo que representa la 

UNESCO en los eventos de formación:  

 

Es como la marca “UNESCO”; tu pones en cualquier documento o en cualquier evento, 

pones el sellito de la UNESCO, que incluso tiene sus normas de utilización y creo que 

tienes que pagar para poder usarlo (…) Es un sello que es capaz de movilizar recursos y 

voluntad política porque, digamos, si el alcalde ve el sello “UNESCO” va a ir de ley a la 

inauguración, así no entienda de qué se trata, ni haya puesto un centavo en el taller, va a 

estar ahí, o sea, vas a tener apoyo político. (Roos 2017, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Siendo una institución del Norte, la UNESCO ejerce su poder con gran 

legitimidad, hasta el punto de convertirse en una “marca” como lo señala socióloga 

Ruth Roos. Además, esta instancia ejerce su presión al estado ecuatoriano a través de 

los informes periódicos que este debe presentar, sobre los cuales se dice: 

 

Se exige a los EP que presenten informes periódicos al CIG sobre las medidas 

legislativas, reglamentarias y de otra índole que se hayan adoptado para aplicar la 

Convención a nivel bilateral, regional e internacional. Se prevé también que esos 

informes deben suministrar información sobre la situación actual de todos los elementos 

del PCI inscritos en la LR, así como sobre su contexto institucional y todas las 

repercusiones que haya podido tener su inscripción en dicha lista. Los informes sobre la 

situación de los elementos inscritos en la LSU se tienen que presentar cada cuatro años. 

Todos los informes se tienen que preparar con la participación más amplia posible des 

comunidades, grupos e individuos interesados. 281. Esos informes periódicos de los EP 

constituyen los principales mecanismos internacionales de la Convención para el 

seguimiento de su aplicación. Contienen información detallada que se sintetiza por parte 

de la Secretaría, se presenta al CIG y se pone disposición de todos los EP para su 

información. Una vez que el CIG los ha examinado, se hacen públicos. (Torggler 

Bárbara et. al 2013, 86) 

 

Recordemos que “El éxito del poder disciplinario se debe sin duda al uso de 

instrumentos simples: la inspección jerárquica, la sanción normalizadora y su 

combinación en un procedimiento que le es específico: el examen (Foucault 2002, 158). 

Así, los reportes periódicos e informes son instrumentos de la UNESCO para ejercer 

presión sobre el Estado. Se enmarca en el proceso de ratificación de la Convención, 

pero debe leerse como un instrumento político que orienta un comportamiento mediante 

la evaluación. 



185 

   
 

En el 2016 se expide la nueva Ley Orgánica de Cultura en la que se deroga la 

Codificación de la Ley de Patrimonio Cultural No. 2004-027; y señala que: “Que, el 

Estado ecuatoriano es suscriptor de diferentes convenios internacionales, que regulan y 

comprometen al país como Estado miembro, entre las cuales la más reciente, 

relacionada al Convenio sobre Patrimonio Inmaterial y la Convención de la UNESCO 

para la protección y promoción de la diversidad de las expresiones culturales, deben ser 

armonizadas a las leyes infra constitucionales” y se comienza a hablar de la “Lista 

Representativa del Patrimonio Inmaterial”. Sobre la cual se establece que: 

 

Art. 84.- De la lista representativa del patrimonio cultural nacional inmaterial del 

Ecuador. La Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial del Ecuador, se 

constituye como un mecanismo de salvaguarda de las manifestaciones, usos, tradiciones 

y costumbres, que mantengan reconocimiento en el ámbito nacional y sean 

representativas de la diversidad cultural del país. El ente rector de la Cultura y el 

Patrimonio establecerá los procedimientos y criterios para la incorporación en la lista 

representativa. (EC Gobierno del Ecuador 2016)  

 

Además, se establece un régimen especial para el tratamiento del PCI que, 

“reconoce el dinamismo y la autonomía de este tipo de patrimonio. Asimismo, insta a 

evitar toda forma de institucionalización del patrimonio inmaterial y prohíbe la 

arrogación de titularidad de este patrimonio por parte de cualquier persona, entidad 

gubernamental o no gubernamental con o sin fines de lucro, al igual que la afección a 

los derechos fundamentales, colectivos y culturales amparados en la Constitución y la 

Ley” (Eljuri 2019, 19). Aquí es cuando empieza a circular el discurso de “lo propio”, 

que es muy común en el lenguaje de los funcionarios públicos. El accionar de las 

“propias comunidades”, es un discurso derivado del citado referente a la “arrogación de 

la titularidad”. En la medida en que se prohíbe que alguien más se apropie del PCI de 

otros, se pone en relevancia el rol de “las propias comunidades” en todo el proceso; y 

aunque el tema de “lo propio” no es exclusivo del campo del PCI, tiene un gran peso en 

el discurso de los funcionarios que tratan el tema. En otro espacio, encontré algo muy 

similar pero referente al mundo del Desarrollo y de la USAID. En ese caso, al hablar de 

la intervención de las “propias comunidades” en las iniciativas de Desarrollo se 

generaban múltiples efectos:  

 

Primero, se logra que los proyectos no se vean como propuestas impuestas desde afuera 

y por lo tanto, la dinámica de poder implícita en ellos se torna imperceptible o más 

disimulada. Segundo, al aplicar este principio, consiguen que los proyectos tengan una 

mayor legitimidad, ya que bajo la dinámica de “lo propio” estos aparecen como el 



186 

   
 

producto de demandas locales. Tercero, logran que los programas se desarrollen con 

mayor eficacia, ya que “las actividades de las alianzas que envuelven a líderes locales y 

a los beneficiarios en su diseño e implementación tienden a ser más sostenibles (durar 

más). ( González 2016, 25)  

 

La participación de los llamados portadores en los diferentes momentos del PCI, 

aunque fuera una iniciativa “propia”, no deja de responder a los llamados de una 

estructura del Sistema Político Patriarcal que se impone con mucha fuerza. Además, tal 

como sucede en el caso del Desarrollo, la participación de las “propias comunidades” 

sirve para darle mayor legitimidad a las intervenciones del Estado.  

En la Ley Orgánica de Cultura también se establece que el INPC y los GAD 

deben mantener un registro digital permanentemente actualizado de las manifestaciones 

culturales que corresponden al patrimonio intangible, según las directrices que dicte el 

ente rector de la Cultura y el Patrimonio. En el 2017 se emite el Reglamento General a 

esta Ley Orgánica de Cultura en donde se establecen otros lineamientos para la llamada 

Lista Representativa 

 

De oficio o a petición de parte, el Ministerio de Cultura y Patrimonio, podrá incorporar 

una manifestación a la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial del 

Ecuador previo informe técnico emitido por el INPC que demuestre que dicha 

manifestación cumple con los criterios de valoración establecidos en la norma técnica. 

El Ministerio de Cultura y Patrimonio realizará las notificaciones correspondientes. Las 

manifestaciones que se encuentren en situación de riesgo o vulnerabilidad tendrán 

prioridad para ser incorporadas a la Lista Representativa del Patrimonio Cultural 

Inmaterial con el fin de adoptar e implementar las medidas de protección y salvaguarda. 

El INPC deberá emitir la normativa técnica correspondiente. Art. 66.- De la 

implementación, seguimiento y evaluación.- Los planes de salvaguarda del patrimonio 

inmaterial, podrán ser formulados e implementados aunque la manifestación no se 

encuentre incorporada a la Lista Representativa. El INPC realizará un proceso de 

seguimiento y evaluación de los Planes de Salvaguarda y del estado de las 

manifestaciones incorporadas a la Lista Representativa del Patrimonio Inmaterial. (EC 

Gobierno del Ecuador 2017) 

 

Podemos observar que hay un proceso acumulativo de ideas en torno al PCI que 

se va perfeccionando con el paso del tiempo; en una dinámica similar a la descrita por 

Huntington que cité anteriormente. Los instrumentos se agudizan a medida que hay una 

mayor inserción del objeto discursivo del PCI; en un claro proceso de evolución de la 

“tecnología estatal”. Entendida como el conjunto de instrumentos o procedimientos, 

aplicados a los distintos campos de intervención que se adjudica.  



187 

   
 

La existencia de una ley en torno a estos temas, también denota la relevancia que 

ha adquirido este objeto discursivo en el Estado ecuatoriano. Sobre ésta, nos comenta 

una funcionaria: 

 

La Ley ya acoge ciertos principios que antes habían sido reflexionados desde el ámbito 

técnico, por ejemplo, la conceptualización y clasificación del PCI, el establecer que su 

naturaleza es dinámica y evolutiva, es decir que no es un tipo de patrimonio que 

permanece estático en el tiempo; la prohibición de la arrogación de su titularidad que es 

un aspecto que está muy ligado con el ámbito de los conocimientos tradicionales y su 

protección; también establece la prioridad de la salvaguardia de las protecciones en 

riesgo. (López 2017, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Así, podemos observar al Estado como una máquina que incorpora en sí muchas 

piezas de distintos tipos que van mejorando su grado de operatividad y capacidad de 

control; dejando en evidencia su evolución tecnológica tal como sucede en otras 

manifestaciones del sistema patriarcal, como los carros o las computadoras, por 

ejemplo.  

En el 2018 los funcionarios de los GAD del Ecuador recibieron una capacitación 

impartida en el marco de una alianza institucional creada entre el INPC, la Asociación 

de Municipalidades del Ecuador (AME), el CRESPIAL y el Ministerio de Cultura y 

Patrimonio. El contenido del taller se orquestó originalmente en el Perú, luego este fue 

revisado junto a representantes del CRESPIAL y de la AME. El taller se impartió a 

través de una plataforma virtual y el desafío consistió en crear los contenidos en torno al 

PCI y todo lo que se consideraba importante, pensando en que los funcionarios de los 

GAD a nivel nacional quizás ni siquiera estaban familiarizados en las ciencias sociales y 

sus métodos clásicos de investigación. Las acciones de los GAD en el campo 

patrimonial, luego serían eran evaluadas por el Ministerio de Cultura. Para el efecto los 

funcionarios de dicho Ministerio, crearon unas plantillas inspiradas en unos documentos 

de evaluación de planes de salvaguardia que se habían discutido en una reunión de 

trabajo creada para hacer recomendaciones al Comité Intergubernamental para la 

Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (González 2018). Esta replicación que, 

lejos de ser una mera imitación de un referente de poder como es la UNESCO, refleja la 

replicación de una dinámica de poder a nivel local. Los dispositivos de control del 

Norte, se internalizan y se aplican interiormente; recordándonos la estructura piramidal 

en la circulación de ideas Norte-Sur.  



188 

   
 

Una de las recomendaciones de este grupo de trabajo radicó en convenir “la 

importancia de establecer un marco general de resultados que permita a todos los 

involucrados en la implementación de la Convención tener una visión compartida de sus 

productos, resultados e impactos y un conjunto de criterios comunes para evaluar su 

efectividad y logros” (Comité Intergubernamental para la Salvaguardia del Patrimonio 

Cultural Inmaterial 2017, 2). Así, además del vaciamiento de significados que 

representa en sí el PCI para los gestores del tema, se va incorporando una lógica 

administrativa y de productividad sobre los llamados portadores. De esta manera se 

orienta a los portadores a conceptualizar o esquematizar las practicas o saberes; lo cual 

muchas veces podría ser una dinámica ajena a sus realidades. En muchas comunidades 

no hay la necesidad de conceptualizar y menos aún de evaluar las actividades que 

realizan, porque simplemente son parte de su cotidianidad y no se convierten en un 

objeto discurso inmerso en relaciones de productividad (lo cual es propio de la medición 

de resultados, la efectividad y demás esfuerzos mencionados, propios de la lógica del 

Estado). Además, al convertir sus prácticas, saberes, conocimientos y rituales, entre 

otros, en objetos discursivos se produce un proceso de externalización: la validez y 

legitimidad de sus prácticas al interior comunitario, ahora se buscan afuera, con todas 

las reglas que este nuevo juego traiga a colación.  

En el 2018  se emitieron los Lineamientos de Política Pública para la 

Salvaguardia del Patrimonio Cultural que: 

 

[…] es un documento que trata de sintetizar y recoger todo ese proceso anterior que se 

ha venido desarrollando desde hace ya algunos años y que establece ciertas medidas y 

particularidades para la gestión de PCI, especialmente vinculada hacia la transferencia 

de competencias hacia los gobiernos locales. Este documento apunta a ser parte de la 

planificación local y de la planificación nacional a través del Plan Nacional de 

Desarrollo que es el instrumento que norma toda la gestión del desarrollo a nivel 

nacional. [...] Este documento responde a un esfuerzo realizado durante dos años de 

sistematización y de reflexión, de perspectivas y conocimientos de varios actores GAD, 

portadores, delegados institucionales y que se logró bajo un importante auspicio de la 

oficina de UNESCO en Quito y que tuvimos la oportunidad de trabajar durante 

aproximadamente dos años con una metodología participativa para llegar a proponer 

estas líneas estratégicas. […] Estos lineamientos van a ser incorporados en los GAD en 

sus planificaciones dentro de los planes de ordenamiento territorial y desarrollo local, 

para que el ámbito de patrimonio inmaterial pueda ser un elemento clave en la 

planificación local como un promotor de la visión local que tiene cada territorio para su 

desarrollo. (López 2017, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

En el mismo año, se emitió la Normativa Técnica para la Salvaguardia del PCI. 

Participé en la elaboración de este documento junto a tres funcionarias del Ministerio de 



189 

   
 

Cultura y Patrimonio. Un texto que, si bien fue revisado posteriormente por abogados y 

otros funcionarios, se estructuró con base a nuestras largas discusiones sobre el PCI, las 

declaratorias y los “portadores”. Sobre esta experiencia debo resaltar varias 

características: 1) La construcción instrumentos normativos en el Estado es un trabajo 

de montaje de ideas con base en otros documentos existentes. Así, la normativa nace 

bajo los antecedentes y obligaciones dispuestas en la Ley Orgánica de Cultura del 2016, 

y ésta a su vez, se ampara en la Constitución del 2008. Una cadena de continuidad de 

visión que se torna en mandato para la gestión pública y que moldea los pensamientos 

plasmados en los llamados instrumentos técnicos nacidos de su vertiente. 2) La 

búsqueda de conceptos se inspira en las grandes instituciones de pensamiento íconos de 

la matriz occidental, que en este caso es la UNESCO. Así, cada vez que surgía alguna 

inquietud sobre cómo resolver esto o aquello, Google + UNESCO era la primera 

opción. Bajo estas dos características, lo que se pone de manifiesto es un tipo de 

“disciplina” en el proceder burocrático y esta “no puede identificarse ni con una 

institución ni con un aparato. Es un tipo de poder, una modalidad para ejercerlo, 

implicando todo un conjunto de instrumentos, de técnicas, de procedimientos, de 

niveles de aplicación, de metas; es una “física” o una “anatomía” del poder, una 

tecnología” (Foucault 2002, 199). 

3) El poder del Estado emitido a través de sus instrumentos tiene por objetivo el 

normar las acciones sociales. Ya sea para definir el grado de intervención o para señalar 

la no intervención frente a determinado tema, el Estado se arroga la responsabilidad 

frente a todos o casi todos los aspectos de la vida; o por lo menos sobre aquellos que 

poseen relevancia dentro de la esfera pública. Por este motivo pensamos, por ejemplo, 

en cómo crear mecanismos para minar los interminables pedidos de declaratorias de 

PCI. En este caso nuestras posturas más o menos cercanas en pro de los “portadores” y 

de las consecuencias que sabíamos que acarreaban las famosas declaratorias de PCI, nos 

inspiraban a diseñar mecanismos para minar el camino a las declaratorias. Intenciones 

que de fondo son acciones políticas, pero que podían figurar en este caso como 

“inocentes acciones técnicas”. De todas formas, hubo quien manifestó en el grupo que, 

pese a que se hicieran todos los documentos del caso, el rato que un ministro dispusiera 

una declaratoria, habría que hacerlo aun ignorando las normativas del caso (González 

2018).  

En este proceso era claro que comprendíamos los problemas que habían 

generado las declaratorias y las consecuencias de la intervención del Estado. Pero pese a 



190 

   
 

esta preocupación, como funcionarios (funcionarias en realidad), nos veíamos obligadas 

a responder por la instancia a la que pertenecíamos. Así que éramos un grupo de 

mujeres tratando de minar las consecuencias nefastas que han traído consigo varias de 

las declaratorias de PCI, como ha analizado Susana Andrade (2020). Ahora bien, 

además en el marco de todos los hechos acontecidos luego de la ratificación, es 

importante analizar un tema en particular relativo al PCI que va adquiriendo otro grado 

de relevancia para el Estado y son los llamados saberes ancestrales. Analicemos este 

hecho.  

 

3. Los saberes ancestrales en varias instancias del Estado 

 

Los saberes o conocimientos ancestrales, entendidos como aquellos provenientes 

del mundo-aldea cuyas raíces exceden el tiempo establecido por la colonialidad del 

poder y que además marcan un distanciamiento con la misma, por responder a otro tipo 

de principios; ocupan un rol especial frente a los otros elementos del llamado 

Patrimonio Cultural Inmaterial. Si, por un lado, las fiestas, tradiciones, juegos, entre 

otros, se constituyen en componentes generales del PCI, los saberes ancestrales han 

ameritado una atención especial por parte del Estado, misma que se expresa 

principalmente a nivel jurídico. Recordando que, “El Derecho no hace más que 

consagrar simbólicamente, mediante un registro que, eterniza y universaliza, el estado 

de la relación de fuerzas entre los grupos y las clases que el funcionamiento de esos 

mecanismos produce y garantiza en la práctica” (Bordieu 1991, 223). Así que la 

narrativa jurídica que describiré a continuación denota la posición del Estado, en una 

relación política frente a sus otros. 

La primera muestra de relevancia de los saberes ancestrales se manifiesta en la 

propia Constitución del 2008, en donde hay cuatro artículos referentes al tema. En 

general estos conocimientos se usan en todo tipo de ámbitos como la agricultura, el uso 

de plantas con fines medicinales, el manejo territorial, la caza, la pesca, entre otros. Es 

decir que, corresponden a todo tipo de conocimientos en los que se aplica este 

componente de antigüedad y que recaen generalmente en pueblos y nacionalidades. En 

el marco de los derechos colectivos, por ejemplo, se plantea que el Estado debe:  

 

Art. 57. 12. Mantener, proteger y desarrollar los conocimientos colectivos; sus ciencias, 

tecnologías y saberes ancestrales; los recursos genéticos que contienen la diversidad 

biológica y la agrobiodiversidad; sus medicinas y prácticas de medicina tradicional, con 



191 

   
 

inclusión del derecho a recuperar, promover y proteger los lugares rituales y sagrados, 

así como plantas, animales, minerales y ecosistemas dentro de sus territorios; y el 

conocimiento de los recursos y propiedades de la fauna y la flora. Se prohíbe toda forma 

de apropiación sobre sus conocimientos, innovaciones y prácticas. (EC Gobierno del 

Ecuador 2008a) 

 

En relación con la denominada “soberanía alimentaria”, se plantea como una 

responsabilidad del Estado, el: “Promover la preservación y recuperación de la 

agrobiodiversidad y de los saberes ancestrales vinculados a ella; así como el uso, la 

conservación e intercambio libre de semillas” (Art. 81, numeral 6). En el campo de la 

salud, se plantea que “Art. 363. El Estado será responsable de: Garantizar las prácticas 

de salud ancestral y alternativa mediante el reconocimiento, respeto y promoción del 

uso de sus conocimientos, medicinas e instrumentos”. De igual forma se plantea la 

existencia de un Sistema Nacional de Ciencia, Tecnología, innovación y saberes 

ancestrales, “en el marco del respeto al ambiente, la naturaleza, la vida, las culturas y la 

soberanía” (Art. 385, numeral 2), cuya finalidad es “Recuperar, fortalecer y potenciar 

los saberes ancestrales”. Finalmente, se plantea que “El Estado destinará los recursos 

necesarios para la investigación científica, el desarrollo tecnológico, la innovación y 

formación científica, la recuperación y desarrollo de saberes ancestrales y la difusión 

del conocimiento” (Art. 388). 

Con la misma lógica extractivista aplicada al PCI, el Estado actúa en el caso de 

los saberes ancestrales. Nuevamente se toma un elemento del mundo-aldea se lo 

descontextualiza, reduciéndolo a sus aspectos más operativos y congruentes con los 

mecanismos del método científico. Por ejemplo, en una comunidad de la nacionalidad 

Awá contaban el caso de un hombre mayor que, luego de observar durante mucho 

tiempo el comportamiento de las serpientes, aprendió a curar a las personas de sus 

mordeduras. El notó que, en las peleas ellas no llegaban al punto de matarse 

mutuamente, sino que una vez heridas, una de ellas podía buscar alguna planta que era 

llevada a su enemigo para que este la comiera y pudiera curarse. Tras constatar la 

recuperación, este hombre comprendió que la planta en cuestión, conocida por la 

serpiente, contenía el antídoto para su propio veneno.  

Esta experiencia que sin duda le debió mucho tiempo de observación y relación 

con las plantas y animales, de una forma no experimental al estilo del laboratorio, es 

reducida a la hora de ser catalogada como un “saber ancestral”. En las obligaciones que 

se plantea el Estado, conforme a la normativa que citamos, le correspondería fijarse 

únicamente en la fórmula para curar la mordedura de serpiente. Queda por fuera todo lo 



192 

   
 

demás, como la interrelación con los animales, el método de aprendizaje, el propio rol 

de los animales en esta experiencia y demás elementos que simplemente no pueden ser 

antropologizados, ni caben en los estándares de la cientificidad. Lo importante del caso, 

para el Estado es el grado de efectividad de este conocimiento para eventualmente 

hacerlos circular a otros espacios ajenos a su lugar de origen; en un nuevo proceso de 

externalización.  

En la Ley Orgánica del Régimen de Soberanía Alimentaria (EC Comisión 

Legislativa y de Fiscalización 2009), se plantea que una de sus finalidades es la 

promoción de la soberanía alimentaria, “respetando y protegiendo la agrobiodiversidad, 

los conocimientos y formas de producción tradicionales y ancestrales, bajo los 

principios de equidad, solidaridad, inclusión, sustentabilidad social y ambiental” (Art. 

1.). Además, se establecen como ámbito de aplicación de esta ley, la investigación y el 

diálogo de saberes (Art. 2); y se plantea como un principio general de fomento, la 

protección de los saberes ancestrales (Art. 7). En cuanto a quienes poseen estos 

conocimientos, se dice que, 

 

El Estado velará por el respeto al derecho de las comunidades, pueblos y nacionalidades 

de conservar y promover sus prácticas de manejo de biodiversidad y su entorno natural, 

garantizando las condiciones necesarias para que puedan mantener, proteger y 

desarrollar sus conocimientos colectivos, ciencias, tecnologías, saberes ancestrales y 

recursos genéticos que contienen la diversidad biológica y la agrobiodiversidad. Se 

prohíbe cualquier forma de apropiación del conocimiento colectivo y saberes 

ancestrales asociados a la biodiversidad nacional. (EC Comisión Legislativa y de 

Fiscalización 2009) 

 

El Estado se atribuye una responsabilidad frente a estos saberes, como sucede 

con el PCI en general. Se presenta como un ente guardián, cuya intervención garantizará 

el mantenimiento y reproducción de estos saberes. Justamente, por esto se crean 

mecanismos orientados a coordinar esta prevalencia; pero son herramientas que en 

muchos casos no responden al contexto propio del mundo-aldea, de manera que lo que 

se termina realizando es la conversión de los llamados saberes en componentes 

informativos que se reproducen en los mismos utilizados para la difusión de los objetos 

discursivos a nivel público que vimos anteriormente, como las revistas, talleres, 

seminarios y otros. 

Como muestra de esta dinámica encontramos la realización de estos eventos 

representados en las figuras 17 y 18. 

 



193 

   
 

 

Figura 17. Captura del Taller ‘Saberes y Prácticas Ancestrales para el Manejo Forestal 

Sostenible’ se desarrolla en Imbabura 

Fuente y elaboración: (Ministerio del Ambiente s.f.) 

 

 

 

Figura 18. Captura del Taller MAG rescata saberes ancestrales de mujeres rurales de 

Chimborazo. 

Fuente y elaboración: (Ministerio de Agricultura y Ganadería 2021). 

 

Sin duda alguna este tema es complejo y requiere un análisis más 

pormenorizado, pero por ahora los hechos mencionados nos sirven para comprender los 

procesos reduccionistas que aplica el Estado sobre el mundo-aldea, a través de objetos 

discursivos como el PCI y los saberes ancestrales. Un conjunto de conocimientos, 

símbolos, prácticas y demás que responden a formas de interrelación con el Todo, y que 

transcienden a las dinámicas utilitaristas y antropocéntricas impulsadas por el Estado.  

 En relación a la propiedad de estos conocimientos, en esta misma Ley Orgánica 

del Régimen de Soberanía Alimentaria se agrega que, “El germoplasma, las semillas, 

plantas nativas y los conocimientos ancestrales asociados a éstas constituyen patrimonio 



194 

   
 

del pueblo ecuatoriano, consecuentemente no serán objeto de apropiación bajo la forma 

de patentes u otras modalidades de propiedad intelectual” (Art. 8); en concordancia con 

lo dispuesto en el Art. 402 de la Constitución de la República, en el que “Se prohíbe el 

otorgamiento de derechos, incluidos los de propiedad intelectual, sobre productos 

derivados o sintetizados, obtenidos a partir del conocimiento colectivo asociado a la 

biodiversidad nacional” (EC Gobierno del Ecuador 2008a). Esto estaría direccionado 

frente a cualquier intento de privatización de todo lo mencionado. 

En el Ecuador como en muchos lugares del mundo, los pueblos indígenas son 

acosados por diferentes intentos de privatización; y las empresas farmacéuticas son una 

de las grandes acechadoras. Estas procuran acercarse a sus conocimientos, así como 

también a sus cuerpos para comprender la resistencia frente a cierto de enfermedades, y 

sus particularidades genéticas. Estas intromisiones en muchos casos han sido violentas y 

se han valido de los mecanismos coloniales que nos habitan. Así, por ejemplo, 

encontramos esta denuncia: 

 

La Defensoría del Pueblo de Ecuador investigó el caso por el lapso de dos años, al cabo 

de los cuales decidió denunciar a una entidad médica estadounidense que comercializó 

ilegalmente material genético de indígenas amazónicos, denuncia que se fundamentó en 

testimonios de aborígenes waorani. (Resolución de la Defensoría del Pueblo, 27 de 

junio de 2012). El hecho ocurrió entre los años de 1990 y 1991, en la comunidad 

Yawempare, parroquia Dayuna, del cantón Coca, en la provincia de Orellana. Por 

testimonios de indígenas se sabe que dos expertos estadounidenses, uno de los cuales 

era médico de la petrolera Maxus, extrajeron sangre a los nativos con el pretexto de que 

lo hacían para examinar su salud y entregar medicamentos. Pero la supuesta ayuda 

jamás se concretó y nunca conocieron cuáles fueron los resultados de las muestras 

recogidas. (Nizkor 2012) 

 

De igual forma, los indígenas Awá denuncian que un grupo de investigadores de 

un instituto dedicado a estudiar los temas del cáncer en EEUU habría tomado muestras 

de sangre en su población, bajo la promesa de la entrega de recursos económicos a 

cambio. Los recursos nunca llegaron, ni tampoco supieron qué pasó con la sangre que 

atravesó las fronteras. En la normativa mencionada, habría un intento por minar este 

tipo de cuadros; pero habría que ver en la realidad la factibilidad de esta propuesta en un 

escenario político complejo. 

En el Código Orgánico Organización Territorial Autonomía Descentralización 

(EC Presidencia de la República 2010), se establece como una de las competencias de los 

GAD “el desarrollo del conocimiento y preservación de los saberes ancestrales orientados 

a la producción” (Art. 135). En cuanto a su competencia de los GAD Regionales con 



195 

   
 

respecto al fomento de la seguridad alimentaria, se dice que su responsabilidad es 

planificar y construir la infraestructura adecuada para fomentar la producción, 

conservación, intercambio, acceso, comercialización, control y consumo de alimentos; 

respetando y protegiendo la agrobiodiversidad, los conocimientos y formas de producción 

tradicionales y ancestrales (Art. 134, literal c). Nuevamente, los saberes son valorados en 

función de su potencialidad para resolver ciertos problemas; es decir, bajo una mirada 

utilitarista. 

En la Ley Orgánica de Educación Superior (EC Asamblea Nacional, Ley 

Orgánica de Educación Superior 2010), se establece que uno de los fines de la 

Educación Superior, es el “Contribuir al conocimiento, preservación y enriquecimiento 

de los saberes ancestrales y de la cultura nacional” (Art 8, literal c). Así mismo se habla 

del diálogo de saberes como un principio del sistema de Educación Superior y se estable 

como una de sus funciones “Promover y fortalecer el desarrollo de las lenguas, culturas 

y sabidurías ancestrales de los pueblos y nacionalidades del Ecuador en el marco de la 

interculturalidad” (Art. 13, numeral l). Luego aparece la Ley Orgánica de Educación 

Intercultural en la que también se establece como uno de sus principios “el 

conocimiento, el reconocimiento, el respeto, la valoración, la recreación de las 

diferentes nacionalidades, culturas y pueblos que conforman el Ecuador y el mundo; así 

como sus saberes ancestrales” (EC Gobierno del Ecuador 2011). Se dispone como uno 

de los deberes de la Autoridad Educativa Nacional (léase el ministro), el “Desarrollar y 

estimular la investigación científica, pedagógica, tecnológica y de conocimientos 

ancestrales, en coordinación con otros organismos del Estado” (EC Gobierno del 

Ecuador 2011). En esta ley también se propone una estructura del Sistema de Educación 

Intercultural Bilingüe, conformada por varias instancias, entre las que se destaca para 

este análisis el Instituto de Idiomas, Ciencias y Saberes Ancestrales del Ecuador 

(IICSAE); cuyas funciones comprendían, entre otras: 

 

a. Investigar, sistematizar, registrar y difundir, por todos los medios, las ciencias, los 

saberes, los conocimientos relativos a temas de interculturalidad, plurinacionalidad, 

identidad, historia, cultura, economía comunitaria, gobierno comunitario y demás 

ciencias del saber ancestral con el objeto de desarrollar la interculturalidad y 

plurinacionalidad; […] f. Promocionar la participación académica e intelectual de los 

pueblos y nacionalidades de la República del Ecuador en espacios académicos 

nacionales e internacionales; y, g. Referenciar los procesos de los saberes ancestrales 

para su legitimación y registro de patentes. (EC Gobierno del Ecuador 2011) 

 



196 

   
 

El análisis del rol de este instituto se ha centrado más en el trabajo de las lenguas 

que en el de los saberes ancestrales. Así, por ejemplo, en el año 2016 señalan haber 

trabajado en las siguientes actividades como la compilación de documentos, edición de 

textos, organización de talleres sobre temas relativos a las lenguas, diagramación e 

ilustración de materiales educativos de enseñanza de las lenguas indígenas, 

organización de foros, entre otros (Instituto de Idiomas 2016). Por otro lado, en la Ley 

Orgánica de Tierras Rurales y Territorios Ancestrales, se establece la constitución de un 

Consejo Intercultural y Plurinacional del Agua, que entre otras cosas plantea como una 

atribución el “Participar en el fomento sobre la difusión de los saberes ancestrales sobre 

las propiedades naturales del agua” (EC Asamblea Nacional 2016b). Además, se señala 

que el Estado está obligado a “Recuperar y promover los saberes ancestrales, la 

investigación y el conocimiento científico del ciclo hidrológico”; y se describen los 

derechos colectivos sobre el agua de las comunas, comunidades, pueblos y 

nacionalidades indígenas, pueblo afro ecuatoriano y montubio “Salvaguardar y difundir 

sus conocimientos colectivos, ciencias, tecnologías y saberes ancestrales sobre el agua” 

(EC Asamblea Nacional 2016b). 

En la Ley Orgánica de Agrobiodiversidad, Semillas y Fomento de la Agricultura 

Sustentable también se habla de “Respetar, promover y mantener las manifestaciones 

culturales, el conocimiento tradicional, colectivo y saber ancestral de las comunas, 

comunidades, pueblos y nacionalidades e integrarlas al manejo de las áreas protegidas” 

(EC Asamblea Nacional 2017a). También se cruza el tema de la transferencia 

tecnológica con los saberes ancestrales: 

 

Transferencia de tecnología. La Autoridad Ambiental Nacional determinará, en 

coordinación con las entidades competentes, mecanismos e instrumentos que fomenten 

el desarrollo, innovación, desagregación y transferencia de tecnología, así como la 

gestión del conocimiento tradicional, colectivo y saber ancestral necesarios para la 

mitigación y adaptación al cambio climático, y reducción de vulnerabilidad y riesgo. 

(EC Asamblea Nacional 2017a) 

 

A modo de resumen podemos decir que de todo este conjunto de instrumentos 

jurídicos podemos encontrar varios elementos importantes. Primero: hay una visión 

utilitarista de los conocimientos o saberes ancestrales. Estos son observados como 

elementos que requieren la protección del Estado, pero con el fin de que puedan aportar 

o generar algún beneficio para el Estado. Por esto se habla de su importancia para la 

soberanía alimentaria, el cuidado del agua, la protección de las semillas, entre otros. 



197 

   
 

Segundo: los saberes ancestrales son observados como un componente “extraíble” e 

aislado del entramado epistémico de los pueblos y nacionalidades; lo que Catherine 

Walsh identifica como un “extractivismo epistémico” (2015). Esto se constituye en un 

acto de disección, no muy diferente al que hemos analizado para el caso del PCI. 

Tercero: los actores principales de estos conocimientos, es decir los pueblos y 

nacionalidades, son observados bajo una lógica paternalista por parte del Estado y, por 

ende, bajo una dinámica externa. Para que los conocimientos ancestrales adquieran 

cierta legitimidad en la esfera pública, deben pasar por los ojos del Estado a través de 

actos como lo promoción, recuperación, revitalización, fortalecimiento, salvaguardia y 

otras constantes que se evidencian en las leyes mencionadas. 

Catherine Walsh al analizar la dimensión de la interculturalidad en la 

Revolución ciudadana encuentra que, al convertir los conocimientos ancestrales en 

propiedad patrimonial del Estado ecuatoriano, se está otorgando al Estado el derecho de 

uso en la forma que mejor crea conveniente (2015, 272). La autora agrega que, “Hoy el 

Estado es la esfera u órbita del alcance y valor de la diversidad y de la interculturalidad, 

y es el Estado mismo que decide cómo, en qué términos y con qué fines usarlas” (2015, 

273). Como nos recuerda Adolfo Albán: 

 

La dicotomía entre conocimiento y saber ha oscurecido la posibilidad de reconocer que 

comunidades como las indígenas y afros son productoras de conocimiento, 

tradicionalizándolas y reduciéndolas solamente al folklore o la cultura, deslegitimando 

el acumulado histórico que ellas poseen y que les ha permitido resistir y mantenerse en 

medio de los procesos actuales de globalización; esto ha ocurrido especialmente en 

referencia a los grupos indígenas y afros, pero también de mestizos pobres portadores 

de esos saberes. La visibilización negativa de estas otras maneras de concebir el mundo 

–no occidentalmente– se puede considerar como la forma en que se ha levantado la 

hegemonía de un tipo de conocimiento sobre estas lógicas diferenciadas. (Albán 2006, 

60) 

 

En este caso, se reconoce la validez del saber, pero con fines instrumentales y 

funcionales ante la estructura patriarcal estatal. En este caso, la fuerza masculina 

también exterioriza estos conocimientos, al punto de convertirles en elementos 

informativos que pueden circular por fuera del contexto al que se pertenecen 

originalmente. En alguna ocasión tuve la oportunidad de compartir un tiempo en la 

selva con comunidades Cofanes. Allí vi como dos hombres que bordeaban los 70 años, 

dormían apenas 3 horas y el resto del tiempo lo distribuían en largas caminatas para 

cazar, buscar plantas, ir a pescar, etc. No me resistí a la curiosidad y preguntarles sobre 

el origen de su fuerza. Me dijeron: “¿de verdad quieres saber?”, asentí. Al día siguiente 



198 

   
 

me despertaron a las 3 am, a tomar el té de una planta que tenía un saber amargo. 

Resultó ser un energizante muy poderoso, que me permitió caminar 6 horas en la selva, 

2 en la ciudad, y ese mismo día regresar a mis labores de escritura. Todo en un mismo 

día y sin sentir una gota de cansancio. Me dijeron que esa planta “no se daba así nomás, 

porque era una planta sagrada”.  

Me pregunto cómo se vería un congreso desarrollado en cualquier ciudad-capital 

para tratar sobre este tipo de planta. Seguramente sería un espacio en el que el término 

sagrado no tendría cabida. Además, si dicho espacio respondiera a un esfuerzo del 

Estado por la “conservación de este conocimiento”, seguro sería por la necesidad de 

contestar algún problema social y nada tendría de importante la vinculación con lo 

sagrado, que era lo fundamental para los Cofanes. Las fuerzas femeninas orientadas en 

este caso a establecer una relación interna con la planta, a través de la sacralidad, no 

tendrían sentido en la lógica patriarcal. 

Continuando con el análisis, ahora veremos como este conjunto de relaciones 

que he analizado en este capítulo que se dan en el campo normativo e institucional, 

adquieren otra dimensión en el contacto de las personas llamadas portadoras con los 

funcionarios públicos.  

  



199 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



200 

   
 

Capítulo cuarto 

El Estado y sus otros 

 

 

El tema de los otros ha sido ampliamente analizado en la literatura antropológica 

(Catherine Walsh, Rita Segato y Patricio Guerrero); es decir, sobre aquellos convertidos 

en periféricos o residuales por el uno de la modernidad. En el capítulo anterior analicé el 

proceso de institucionalización del PCI en el Estado desde la perspectiva normativa; en 

este capítulo analizaré cómo se da el ejercicio del poder masculino, manifestado en la 

exteriorización, en la relación directa del Estado con sus otros. Empezaré analizando el 

tema de las declaratorias. 

 

1. Los pedidos de declaratorias  

 

Como analicé en el capítulo anterior, tras la llegada de Rafael Correa en el 2007, 

se realizaron varias acciones con miras a institucionalizar el objeto discursivo del PCI 

en el Ecuador. En el marco de este proceso se realizaron las siguientes declaratorias de 

PCI a nivel nacional, mismas que figuran en la Tabla 1. 

 

Tabla 1 

Declaratorias de PCI 

Nº 
Nombre de la 

manifestación 

Nº Decreto Presidencial, Acuerdo 

Ministerial o Resolución 

Administrativa 

Fecha declaratoria 

dd/mm/aaaa 

5 

Fiesta de los Santos 

Apóstoles Pedro y Pablo, 

o Fiesta de Blancos y 

Negros. 

Resolución Administrativa Nº 008 

F: Ing. Iván Armendaris Sáenz, Director 

Nacional del Instituto Nacional de 

Patrimonio Cultural 

28/06/2007 

6 
Fiesta popular de los 

inocentes y fin de año. 

Acuerdo Ministerial Nº 35 

F: Dr. Antonio Preciado Bedoya, 

Ministro de Cultura 

11/12/2007 

7 Pase del Niño Viajero. 

Acuerdo Ministerial Nº 143 

F: Lic. Galo Vinicio Mora Witt, Ministro 

de Cultura 

24/12/2008 

8 La Diablada Pillareña. 

Acuerdo Ministerial Nº 147 

F: Lic. Galo Vinicio Mora Witt, Ministro 

de Cultura 

29/12/2008 



201 

   
 

9 
Fiesta de la fruta y de las 

flores. 

Acuerdo Ministerial Nº 169-09 

F: Francisco Salazar Larrea, Ministro de 

Cultura (E) 

27/07/2009 

10 

Técnica artesanal de la 

elaboración de macanas o 

paños de Gualaceo 

(IKAT) 

 

Acuerdo Ministerial No. DM-2015-065 

F: Dr. Guillaume Long, Ministro de 

Cultura y Patrimonio 

24/06/2015 

11 

Técnicas tradicionales de 

navegación, pesca y 

construcción de las balsas 

ancestrales del cantón 

General Villamil Playas, 

provincia del Guayas 

Acuerdo Ministerial No. DM-2015-077 

F: Dr. Guillaume Long, Ministro de 

Cultura y Patrimonio 

16/07/2015 

12 
Fiestas de San Pedro del 

cantón Pedro Moncayo 

Acuerdo Ministerial No. DM-2016-0069 

F: Sr. Raúl Vallejo Corral, Ministro de 

Cultura y Patrimonio 

16/06/2016 

13 

Usos y saberes 

tradicionales asociados a 

la producción del cacao 

nacional fino de aroma 

Zamora Chinchipe, Vinces Acuerdo 

Ministerial No. DM-2017-063 F: Sr. 

Andrés Aráuz, Ministro de Cultura y 

Patrimonio 

17/05/2017 

13 El trueque o cambeo 

Acuerdo Ministerial No.DM-2017-137 

F: Sr. Raúl Pérez Torres, Ministro de 

Cultura y Patrimonio 

27/12/2017 

14 
Los Rucos-Valle de los 

Chillos. 

Acuerdo Ministerial Nº 137 F: Sr. Raúl 

Pérez Torres, Ministro de Cultura 

Patrimonio y Cultura 

1/06/2018 

15 

Rituales en la cosecha de 

cereales de trigo y cebada 

en Aloguincho 

Provincia de Pichincha Acuerdo 

Ministerial No.DM-2018-094 F: Sr. Raúl 

Pérez Torres, Ministro de Cultura y 

Patrimonio 

13/06/2018 

16 Paseo del Chagra. 

Cantón Mejía. Provincia de Pichincha 

Acuerdo Ministerial No.DM-2018-106 

F: Sr. Raúl Pérez Torres, Ministro de 

Cultura y Patrimonio 

19/11/2018 

17 El Pasillo ecuatoriano 

Nacional Acuerdo Ministerial No.DM-

2018-225 F: Sr. Raúl Pérez Torres, 

Ministro de Cultura y Patrimonio 

26/11/2018 

18 

El Maíz y sus 

manifestaciones del 

cantón Rumiñahui. 

Acuerdo Ministerial N° DM-2019-083 

de 03 de junio del 2019.24 
3/06/2019 

Fuente: Dirección de Inventario Patrimonial-INPC.  

Elaboración: Ruth Roos, actualizado por Laura González C.  

 

Como se puede apreciar en el cuadro, entre el 2009 y el 2015 no hay 

declaratorias de PCI. Lo cual se debe a que en el INPC se observó la necesidad de 

 
24 Luego del 2019 hay otras declaratorias; sin embargo, enumero sólo estas dado que coinciden 

con el recorte temporal de mi tesis. 



202 

   
 

contar con instrumentos para poder regular la demanda creciente de las declaratorias. 

Por este motivo, por ejemplo, nace la Guía Metodológica para la salvaguardia del 

Patrimonio Cultural Inmaterial, para establecer conceptos, principios y directrices en los 

procesos de declaratorias (INPC 2018). De igual forma el Instructivo de procedimientos 

para las solicitudes de declaratoria de Patrimonio Cultural Inmaterial en el Ecuador, que 

cité anteriormente, fue una herramienta creada en este proceso de afinamiento de 

dispositivos por parte del Estado. El objetivo de este último documento era:  

 

Establecer el procedimiento interno, técnico y legal, así como los criterios, que deberán 

aplicarse previa la solicitud de declaratoria de Patrimonio Cultural Inmaterial al 

Ministerio de Cultura, según lo previsto en el Art.5 literal d del Reglamento General de 

la Ley de Patrimonio Cultural, a fin de investigar, promocionar, dinamizar, revitalizar, 

transmitir, comunicar, difundir, fomentar, proteger y respetar el patrimonio cultural 

inmaterial existente en nuestro país. (INPC 2012, 22) 

 

El instructivo recoge los ámbitos establecidos en la Convención, así como los 

principios propuestos en la Guía Metodológica y establece los requisitos para presentar 

la candidatura: a) Solicitud (para lo cual se define un formulario modelo que incluye 

información general sobre el PCI y también: el “Consentimiento libre, previo e 

informado de la(s) comunidad(es), grupos o, de ser el caso, de los individuos 

directamente involucrados para la obtención de declaratoria”, “Firma o firmas de 

responsabilidad de quien o quienes presenten la solicitud”. b) Registro de la 

manifestación en sistema ABACO. c) Investigación de la manifestación, que deberá 

contener lo establecido en la Guía Metodológica. d) Plan de Salvaguardia, que deberá 

contener lo establecido en la Guía Metodológica (2012, 27). Luego de la presentación 

de la solicitud, la dirección responsable en el proceso del INPC revisaría cada uno de los 

componentes por separado, y finalmente:  

 

emitirá el Informe de Pertinencia por el cual se recomienda a la Dirección Ejecutiva 

formular el pedido de declaratoria de la manifestación como Patrimonio Cultural 

Inmaterial al Ministerio de Cultura. (..) Art. 17. DE LA SOLICITUD DE 

DECLARATORIA. La Dirección Ejecutiva del Instituto Nacional de Patrimonio 

Cultural remitirá el expediente completo, y solicitará al Ministro (a) de Cultura, para 

que mediante Acuerdo Ministerial realice la Declaratoria de la manifestación como 

Patrimonio Cultural Inmaterial. (2012, 28) 

 

En la práctica, el Instructivo era una suerte de escudo que usaban o usábamos los 

funcionarios del INPC ante la lluvia de pedidos que había: así se minaban, de alguna 

manera, los mecanismos de poder que se intentaban ejercer para obtener las 

declaratorias, por parte de autoridades locales, personajes políticos, entre otros. De 



203 

   
 

todas formas, el procedimiento solicitado no era sino de carácter burocrático, de manera 

que si hubiera quien estuviera dispuesto a cumplir con toda la normativa, lograría 

efectivamente la declaratoria. 

El instrumento no contenía criterios más profundos relativos a la dimensión 

política de este proceso. Por ejemplo, al presentar el llamado Consentimiento, Libre, 

Previo e Informado cómo podrían o podríamos saber los funcionares del INPC sobre 

¿Quiénes eran las personas que estarían autorizando el trámite en cuestión? ¿Cómo se 

podría evidenciar que no habría divisiones internas en el desarrollo de este tipo de 

iniciativas? ¿Cómo se sabría que quién pondría la firma de responsabilidad, era 

realmente una persona con autoridad legítima para todas las personas que se verían 

involucradas en el proceso? En el INPC simplemente se recibía la información y todo el 

proceso se convertía en “trámite”; es decir, en un proceso netamente burocrático que 

adolece de componentes personales, subjetivos o emotivos, plasmando nuevamente la 

lógica del método científico en el proceder estatal. En el Estado todo se resume al papel, 

un mundo letrado en el que las sutilezas del llamado PCI no tienen cabida; porque es un 

lenguaje que le permite construir un mundo externo al de los portadores. Para el ojo del 

método científico (aquel esquema que ha construido una serie de imaginarios con 

respecto a la forma de observar la realidad), lo importante radica en lo visible y en 

cuantitativo; en aquello que se pueda convertir en un tipo de información que pueda 

circular y facilitar su inserción en algún proceso de masificación. 

 Los resentimientos, los celos, la envidia, la solidaridad son algunos elementos 

que son igualmente importantes para el tejido social que acompaña estas “expresiones 

del PCI”, tal como los trajes que se usan en las danzas, los cantos que se entonan, las 

artesanías que se realizan y en general todo que aquello que puede ser fotografiado o 

retratado. En este sentido, es importante notar que los principios de objetividad 

impulsados por el método científico no sólo han generado una forma de construir 

conocimiento, sino que ha moldeado nuestra forma de percibir la vida en general. En el 

caso de los funcionarios públicos, el crear instrumentos como los mencionados o 

simplemente al aplicarlos, nos vemos en la imperiosa necesidad de eliminar todo tipo 

elementos que entorpezcan el espíritu masificador del Estado patriarcal. 

Para ningún funcionario del área de PCI del INPC es una sorpresa el recibir 

pedidos para que cierta fiesta, evento u otros sean declarados como “Patrimonio 

Cultural Inmaterial del Ecuador”. Frente a esto, una funcionaria de una de las oficinas 

regionales nos comenta:  



204 

   
 

 

El momento en que (hacen el pedido) se les pregunta ¿para qué quieren la declaratoria? 

Muchos de ellos dicen: “porque ha de haber plata con eso”, o “porque con eso ha de 

venir el Ministro a mi comunidad, y eso va hacer que venga un montón de gente”. 

Incluso también intereses políticos para poner los alcaldes entre las cosas que han 

hecho: “declaratoria nacional de alguna manifestación”. (Moreno 2017, entrevista 

personal; ver anexo 4) 

 

Tal como lo comenta Paola Moreno, son muchas las expectativas que se generan 

en torno a las declaratorias de PCI. Recuerdo que, en una ocasión vino al INPC una 

señora desde el Carchi, por pedido de un abogado, con el objetivo de averiguar sobre el 

proceso de declaratorias de PCI. Su preocupación radicaba en que la fiesta de la virgen 

Purificación de la Huaca que se da en esta provincia, es una costumbre que se estaría 

perdiendo y por esto estarían buscando la declaratoria. Años después (en el 2020), 

apareció una noticia en la prensa: “En el marco de sus 414 años de celebración, la Fiesta 

de la Santísima Virgen de la Purificación del Cantón Huaca, en la provincia del Carchi, 

fue reconocida este domingo con la ‘Certificación de Patrimonio Cultural Inmaterial del 

Ecuador’” (Ministerio de Cultura y Patrimonio 2020). En la nota de prensa se señala: 

“La gestión del vicario foráneo de San Pedro de Huaca, Padre Carlos Padilla, a partir 

del pedido de miles de ciudadanos huaqueños, permitió cumplir con el expediente de 

sustentación necesario para recibir el Certificado de Patrimonio Cultural Inmaterial” (la 

nota completa se encuentra en la figura 19). 

 

 

Figura 19: Captura sobre la noticia ‘Fiesta de La Purita de Huaca’ es declarada como patrimonio 

cultural inmaterial 

Fuente y elaboración: (Ministerio de Cultura y Patrimonio 2020) 

 



205 

   
 

Estas certificaciones figuran en la Normativa Técnica para la Salvaguardia del 

PCI, que cité anteriormente; y se otorga luego de que la llamada manifestación figurara 

en el SIPCE y después de que el pedido sea realizado por los “propios portadores” (EC 

Ministerio de Cultura y Patrimonio 2018). Es interesante observar cómo en los medios 

de comunicación las certificaciones otorgadas se celebran como si fueran una muestra 

de la inclusión en la Lista Representativa de PCI del Ecuador. Para el proceso 

burocrático hay una diferencia grande entre las dos; porque la certificación es un mero 

reconocimiento de que se cumplen con el concepto de PCI, en tanto que la otra obliga a 

la presentación de un Plan de Salvaguardia.  

Según la Guía Metodológica este plan tiene 3 pasos, como mencioné 

anteriormente: 1) la identificación (registro), 2) la investigación (diagnóstico) y 3) la 

definición de acciones de salvaguardia (plan de salvaguardia) (INPC 2013, 43); y estos 

tres componentes se grafican de la siguiente manera en la figura 20. 

 

 

Figura 20: Imagen sobre el Plan de Salvaguardia, según la Guía Metodológica 

Fuente y elaboración: (INPC 2013, 43) 

 

Este gráfico que lejos de ser gratuito, denota el imaginario de la máquina que 

está latente en el funcionario público. Bajo esta concepción hay un conjunto de piezas 

que funcionan articuladamente hasta constituir un sistema. Aquí, el registro, el 

diagnóstico y el plan se observan como tres elementos engranados para lograr el 

funcionamiento de las declaratorias. En este proceso subyace una idea de perfección 

propiciada por la mecánica del Estado, en la que, por supuesto no se concibe la 



206 

   
 

posibilidad de aspectos propios de la naturaleza humana, como las rupturas al interior 

del mundo de los “portadores”; o cualquier elemento que haga de las llamadas 

manifestaciones culturales, unos elementos porosos. En el inventario nacional existe 

una enorme dificultad para presentar los elementos inventariados a partir del 

dinamismo. La necesidad de contar con estadísticas a nivel nacional, requiere su 

extracción de la matriz a la que pertenecen; gracias a lo cual se pueden proyectar como 

un elemento constitutivo de la identidad nacional.  

En mi experiencia como esposa de un danzante yumbo, quien estuvo primero en 

la Yumbada de Cotocollao, y ahora es parte de los Yumbos de la Tola Chica 3 de 

Tumbaco, puedo compartir que las Yumbadas son un universo mucho más complejo, 

que lo que se reporta en el SIPCE sobre ellas. Lo más importante que debo señalar, es 

que no son un grupo fijo de danzantes que se presentan en escenarios con fines 

comerciales. Quienes danzan a veces comparten las celebraciones y luego se retiran. En 

otras ocasiones, hay personas de familias de yumbos que sueñan o sienten que sus 

antepasados les han hablado y ven la necesidad de empezar a bailar. También como en 

cualquier relación humana, al interior se generan lazos y rupturas que los convierte en 

un grupo humano que difícilmente se puede resumir en un inventario. 

Al respecto recuerdo una reunión con un grupo de danzantes, en los que se pidió 

a las y los participantes que firmaran una hoja de registro. Una señora mayor me dijo: 

“deme firmando usted por qué yo no sé escribir”. En el proceso de institucionalización 

de la matriz occidental para la existencia, el mundo de lo letrado se impone con fuerza 

sobre los códigos orales, en esta relación de fuerzas que estamos analizando. No por 

este motivo, podemos considerar que el mundo letrado es esencialmente masculino y la 

oralidad es femenina, sino que cada uno de estos universos simbólicos puede responder 

a las distintas fuerzas ya sean masculinos o femeninas. En el sistema político patriarcal, 

el mundo letrado es uno de los capitales simbólicos usados por el arquetipo del hombre-

blanco, que además de otorgarle prestigio, es lo que ha permitido vincular todas las 

experiencias de vida a una plataforma global en la que la individualidad y las 

subjetividades no tienen cabida. La transmisión labio-oído opera en espacios más 

pequeños, comunitarios, en los que memoria no necesariamente ambiciona el operar a 

escala global. En la oralidad, no se puede prescindir de los individuos, ya que son las 

personas los medios por excelencia para la transmisión de conocimientos.  

El contacto con el mundo letrado, tal como se da hoy en día, está orientado 

igualmente para conectar a las personas con ese mundo de universalidades, de 



207 

   
 

conocimientos externos y muchas veces, escasamente funcionales para la vida como se 

da a nivel local. Como consecuencia de esto, el joven que habita en el campo, ve su 

futuro y la aplicación de lo aprendido en la ciudad, y el universitario altamente 

especializado ve su futuro en el Norte; la búsqueda de los Nortes en diferentes escalas. 

El mundo de las letras, en este contexto, está orientado a la petrificación de lo 

observado; a la extracción de un pedazo de la vida para revestirla de “objetividad” a fin 

de que se constituya en una experiencia que pueda circular en el espacio público. Un 

campo en el que la experiencia inmediata, particular, espontánea no tiene validez; 

porque lo que pretende es la eternización y la globalización de referentes en analogía a 

la aplicación del método científico y su búsqueda de postulados universales. En la Guía 

también se señala que son las propias comunidades que deben construir este proceso: 

 

Estos instrumentos recurren a una metodología coincidente con la Etnografía y otras 

ciencias sociales, pero es importante recalcar que “la salvaguardia del Patrimonio 

Inmaterial no está a cargo de los antropólogos o los artistas del mismo Estado u otros 

actores institucionales, sino de los mismos miembros de la comunidad o grupo”37. Para 

ello, es imprescindible fortalecer las capacidades locales y lograr la efectiva aplicación 

del principio de participación, concretado en la obtención del consentimiento libre, 

previo e informado, que es un requisito transversal a todo el proceso de salvaguardia 

con el fin de garantizar su sostenibilidad. (INPC 2013, 40) 

 

De repente para poder figurar, los llamados portadores se ven en la necesidad de 

reflexionar sobre sus experiencias de vida, etiquetarlas y explicarlas a fin de que puedan 

caber en los procedimientos establecidos en el PCI; produciéndose así una 

externalización en estas comunidades que ahora empiezan a “hablar sobre”, a 

constituirlo en un tema y hacerlo circular en el ámbito de lo público. La salvaguardia, 

entonces, se va alejando de los portadores, a partir del momento en que se plantea la 

necesidad convertir su creencia, conocimiento, ritual y demás en un objeto discursivo; 

además en muchos casos estas prácticas de externalización responden a las expectativas 

por recibir algún tipo de beneficio por parte del Estado. 

La demanda para la inclusión en la Lista Representativa de PCI del Ecuador es 

intensa; y en el lenguaje de los funcionarios se conocía a este proceso como “el pedido 

de declaratoria”. Personalmente pude observar cómo llegaban y llegaban pedidos al 

INPC con este fin. La respuesta igualmente era la misma: “Lea la Guía Metodológica y 

el Instructivo; para que puedan armar al expediente y postular”. Paola Moreno, 

funcionaria del INPC nos describe una gran cantidad de pedidos de declaratorias que 

ella ha recibido:  



208 

   
 

 

Así como constantes o reiterativos hay una parroquia rural acá en Cuenca que es la 

parroquia Sicay del Guabo que quiere declararle a la “Fiesta de Pascua” como 

patrimonio cultural inmaterial de la Nación; pero no hay ningún proceso para la 

construcción de un expediente, sino solamente es la necesidad de tener una declaratoria. 

Esos los más constantes, los más frecuentes, cada seis meses están por ahí, que quieren 

la declaratoria para su manifestación. También, actualmente, hay el GAD municipal de 

Santiago de Méndez que quiere la declaratoria para el “Camino Padre Albino del Curto” 

que es una ruta que se siguió en las primeras décadas del siglo XX para la colonización 

de esta zona del Oriente, ellos también están con algún interés de que se pueda hacer 

una declaratoria. El cantón Gualaceo tiene interés en declarar el “Pase del Niño de 

Gualaceo” porque como tiene el “Pase del Niño Viajero” la declaratoria nacional, quiere 

el GAD municipal de Gualaceo también que se declare a su pase del Niño como 

patrimonio nacional. También llegó una visita de la asociación de galleros porque 

también querían que se declare la pelea de gallos y la corrida de toros como patrimonio 

cultural de la Nación, han sido algunos grupos de personas que se han acercado a ver 

cuál es el proceso para una declaratoria. (2017, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Los pedidos de declaratoria de PCI se dan por intereses económicos, políticos, e 

incluso hasta por celos frente a otros beneficiarios de las declaratorias. Por eso es 

importante analizar también algunas expectativas existentes por parte de la población en 

general del Estado. 

 

2. Expectativas del Estado 

 

En el 2017 realicé una visita junto a otra funcionaria del INPC al convento de 

Santa Catalina, por un requerimiento realizado de parte de las madres Catalinas. En esa 

visita realizada el 5 de mayo las madres Catalinas manifestaron su deseo de conocer 

sobre las declaratorias en materia de PCI. La visita se daba por la recomendación de un 

abogado quién les estaba asesorando en un tema de patentes. Ellas elaboran cremas y 

medicamentos naturales; y un vino de consagración para la venta. Dijeron que las 

recetas eran originales del convento y que ellas han ido puliendo la técnica desde su 

existencia. Sin embargo, en la actualidad la producción ya no es artesanal, tienen 

grandes máquinas mezcladoras y el proceso es controlado por una ingeniera química a 

quien habrían contratado. Dicen que el objetivo de la ingeniera es ayudarles con la 

sistematización de las recetas para proceder con las patentes de las mismas; ellas tienen 

miedo a perder este conocimiento, porque anteriormente un extranjero habría ingresado 

a ver las recetas y se las habría llevado para comercializarlas en su país de origen.  

En la reunión ellas preguntan cómo funcionan las declaratorias de PCI ya que 

quieren saber cómo esto les ayudará frente a un problema con el vino que ellas elaboran. 



209 

   
 

Para las monjas Catalinas éste se desarrolla como una receta ancestral; pero “ya que 

habría surgido una ley que lo catalogaría como una bebida alcohólica” (González 2018), 

lo cual incrementaría su precio. Rechazan la medida porque dicen que el claustro 

depende de estos ingresos y no tienen otras fuentes. Cuentan que antes hacían el vino 

más artesanalmente, ahora han adquirido maquinaria y contrataron a un grupo de 

jóvenes que les ayudan con el levantamiento de los barriles.  

En la reunión se observa que las monjas desean utilizar el tema del PCI como un 

mecanismo de protección. Buscan tanto salvaguardar sus recetas, así como la 

catalogación de su vino como un “conocimiento ancestral”, para que pueda quedar fuera 

de las normativas aplicadas a las bebidas alcohólicas. Como era mi primera visita y sin 

conocer mucho sobre el tema del PCI, decidí optar por el silencio. Ante eso mi 

compañera atendió las preguntas. La funcionaria mencionó al Código Ingenios25 y habló 

sobre ciertas consultas que realizaría en relación a este documento para ver su 

funcionalidad para el caso. Ese día, las monjas comentaron que era la primera vez que 

permitían una visita como la nuestra a sus instalaciones, ya que este tipo de espacios 

suelen ser altamente reservados; sin embargo, por la necesidad de su pedido se vieron 

dispuestas a hacerlo. La visita estuvo acompañada de un almuerzo, de regalos 

provenientes de su farmacia y hasta de una botella de vino. Un gesto que como 

mencioné anteriormente, son un “intento de agrado” ante los funcionarios, para que les 

ayuden ante sus pedidos. 

En otra ocasión fuimos a visitar la comunidad de Cacha con otra compañera del 

INPC, para levantar información sobre el personaje histórico indígena Fernando 

Daquilema, quien lideró varias luchas entre los años 1870 y 1875, en contra de los 

procesos de explotación que se dieron en la provincia del Chimborazo. Los comuneros 

nos llevaron a los sitios claves de la vida de este dirigente histórico; y organizaron un 

almuerzo especial para nosotras. “Especial” es la preparación de alimentos que no son 

comunes en el día a día o que requieren un proceso laborioso para su cocción. La 

comida estuvo acompañada de varios pedidos. En un esfuerzo grande por no dejar un 

vacío ante las expectativas busqué la forma de explicarles que nosotros respondíamos 

simplemente a un instituto que trata temas de cultura, y que nada podíamos hacer con 

 
25 El Código Orgánico de la Economía social de los Conocimientos, Creatividad e Innovación, 

cuyo objetivo es “normar el Sistema Nacional de Ciencia, Tecnología, Innovación y Saberes Ancestrales 

previsto en la Constitución de la República del Ecuador y su articulación principalmente con el Sistema 

Nacional de Educación, el Sistema de Educación Superior y el Sistema Nacional de Cultura, con la 

finalidad de establecer un marco legal en el que se estructure la economía social de los conocimientos, la 

creatividad y la innovación”. (EC Asamblea Nacional 2016a) 



210 

   
 

respecto al mirador y al restaurante que querían construir. Mis respuestas se hilaban una 

tras otra, y ante los comuneros sólo flotaba la imagen de “el Estado que llegó a la 

comunidad”. 

Tal como las Monjas Catalinas, los comuneros de Cacha pensaron que el Estado 

podría resolver muchas de sus necesidades; lo cual no es sino un imaginario que pesa 

sobre esta institucionalidad, porque en la práctica nada o casi nada se podía hacer frente 

a sus pedidos, ya que “Nos traiciona también la propensión generalizada a dejarnos 

enceguecer por el engaño de las retóricas de la modernidad y la fe no examinada en el 

Estado, la esfera pública, las leyes y, en fin, las instituciones de la modernidad” (Segato 

2014, 605). 

En un análisis etnográfico de la realidad boliviana, Fernanda Wanderley ha 

encontrado que:  

 

la calidad del encuentro con la burocracia en las oficinas públicas es sensible a la 

diferenciación social entre los ciudadanos. La posición social y cultural de los 

individuos es introducida por su “capacidad de hablar” y su “apariencia física”, las que 

son traducidas en específicas formas de trato y reacciones por parte de los funcionarios 

públicos. Estas interacciones establecen jerarquías situacionales que reafirman para 

unos su subordinación social, mientras otros, salen con la percepción de que las cosas 

marcharon lo mejor que podían. […]. La súplica y la corrupción como mecanismos para 

obtener la atención de los funcionarios. (2009, 73) 

 

Una dinámica bastante similar he encontrado en la función pública ecuatoriana, 

y es lo que sucedió en Cacha. La comida brindada por los comuneros “al Estado” era 

una súplica que reconocía una diferenciación social; en este plano la relación entre las 

partes no competía en una cancha similar con condiciones de iguales. Por un lado, 

estábamos nosotros como funcionarias jóvenes, “estudiadas”, mestizas, urbanas que 

entendíamos la estructura del Estado; y por otro, estaban las y los comuneros, indígenas, 

principalmente Kichwa hablantes, y me atrevo a pensar que muchos no habrían 

culminado la escuela. La división social era clara y nosotras hicimos un esfuerzo 

enorme para superar el abismo existente entre las partes; pero la verdad es que el cuadro 

denotaba una imagen racial construida desde hace cientos años atrás pero que ahora se 

replica con los factores de dominación del momento. La única particularidad del caso es 

que las detentoras del poder, éramos mujeres; pero mujeres representando una estructura 

propia del sistema político patriarcal de larga data. 

Por estas relaciones asimétricas, en nuestro medio a la hora de resolver un 

asunto con el “Estado”, en el imaginario social figura la necesidad de buscar algún 



211 

   
 

contacto en la institución en cuestión. Esto pone en evidencia un tipo de relación 

personal que podríamos considerar de origen comunitaria y que intenta romper con los 

esquemas de objetividad impuestos por la lógica patriarcal. Es como un mecanismo de 

ruptura de la imagen de institucionalidad dura que pesa sobre el Estado. Como ejemplos 

de esta dinámica, encontré a varios funcionarios que se tomaban el tiempo para explicar 

a personas que de pronto no comprendían a cabalidad los procesos burocráticos en torno 

al PCI (cuáles eran todos los pormenores del caso). Por supuesto, había otros 

funcionarios que se escudaban en lo “engorroso” de los trámites, para dilatar los 

procesos y también para quemar el tiempo en el servicio público. Así, escudándose en 

los tiempos establecidos por la ley, dilataban procesos que podían ser despachados 

rápidamente. En todos los casos, lo que subyace de fondo son los asimetrías sociales, 

raciales, económicas y de todo tipo, presentes en la relación del funcionario público con 

la población en general. 

También es importante notar que en las direcciones regionales se observa un 

nivel mayor de cercanía con los portadores, que en la matriz. Así, por ejemplo, en una 

de las direcciones regionales del INPC una antropóloga organizó un ritual relativo a una 

festividad local; actividad que no hubiera podido ser llevada a cabo en la matriz en 

Quito, un espacio central para las manifestaciones orientadas por los colores 

patriarcales. De igual manera en un taller que organicé en la ciudad de Quito, varios 

representantes de las oficinas regionales del INPC, reportaron otras actividades 

realizadas como: La Revitalización de Juegos Tradicionales con escuelas. “Porque los 

mismos docentes sienten que se ha venido dejando el tema de los juegos. Hay juegos 

que ya sólo quedan en la memoria de los maestros, pero hay otros juegos que gracias al 

rol que cumplen las familias (las canicas, los ensacados, los trompos), y en las fiestas 

tradicionales ya sean fiestas cívicas o patronales también hay un momento para los 

juegos tradicionales y hasta concursos de oratorias” (González 2018). 

En la medida que la “gestión del PCI” se aleja del centro de poder estatal 

quiteño, se genera una mayor conexión entre el Estado y los llamados “portadores”. 

Esto se debe al hecho de que la principal carga burocrática se encuentra en Quito, por 

ser la capital; pero también nos permita notar, una vez más, la forma piramidal que tiene 

la estructura del poder. En la base se van quedando quienes se dedican a la construcción 

de “vínculos” como define Segato (2020) a las relaciones interpersonales; mientras en la 

cúspide prima el no-contacto, el trabajo intelectual. En este sentido la externalización se 



212 

   
 

manifiesta en la constitución del sentido de “lo externo” en asociación con “lo urbano”; 

cuya expresión máxima es la ciudad-capital. 

Continuemos analizando la relación del Estado con sus otros, a través de varios 

casos concretos. 

 

2.1 El Patrimonio oral y las manifestaciones culturales del pueblo Zápara 

 

Como mencioné anteriormente, en el año 2008, el “Patrimonio Oral y las 

manifestaciones culturales del pueblo Zápara” fue incluido en la Lista Representativa de 

PCI de la Humanidad. Según lo establece la Convención del 2003, los Estados partes 

deben presentar un informe periódico el 15 de diciembre del sexto año siguiente el año 

de ratificación y cada seis años a partir de entonces, en el que se debe dar cuenta de las 

acciones del Estado frente al tema (UNESCO 2020b). En relación al tema del pueblo 

Zápara, en el 2014 se reportaron las siguientes acciones: 

 

El Ecuador a través de la Dirección Nacional de Educación Intercultural Bilingüe del 

Ministerio de Educación, ejecuta una política en la que el personal docente imparte los 

conocimientos en la lengua de cada nacionalidad dentro del sistema educativo formal. 

Para preservar la lengua zápara se han desarrollado talleres de capacitación y proyectos 

binacionales entre Ecuador y Perú con el fin de levantar censos lingüísticos y 

diagnósticos educativos socio-culturales. Adicionalmente se han organizado encuentros 

binacionales entre las comunidades zápara de ambos países para rescatar y promover las 

expresiones artísticas y el lenguaje de este pueblo. (EC Gobierno del Ecuador 2014) 

 

También se comenta que desde el 2013, el Estado ecuatoriano a través de varias 

instituciones, trabajó en un proyecto llamado “Implementación de acciones de 

salvaguardia, revitalización de la lengua y de las manifestaciones culturales de la 

nacionalidad Zápara”, mismo que “apunta a la elaboración de un diagnóstico 

participativo de la situación actual de los componentes bioculturales, sociales, 

lingüísticos, culturales y patrimoniales de la nacionalidad Zápara a fin de construir el 

Plan de Salvaguardia de su patrimonio cultural inmaterial” (2014). Entre los 

componentes del proyecto estaban: estudios sociolingüísticos, levantamiento de índices 

de vitalidad de saberes ancestrales en relación al medio ambiente; metodología 

pedagógica para la enseñanza de la lengua Zápara; diagnóstico sociolingüístico y 

niveles de la vitalidad de la lengua; y registro participativo de sus manifestaciones. 



213 

   
 

Sobre la realidad de la lengua Zápara y la elaboración del plan de salvaguarda, 

nos comenta Jorge Gómez Rendon, un antropólogo ecuatoriano, conocedor de la lengua 

Zápara:26 

 

Me convocaron para que participara y presentara, o sea me encargara de hacer el plan de 

salvaguarda de la lengua, pero yo lo que dije era que había que tomar en cuenta 

precisamente el asunto político de las comunidades Záparas. […] Hay una división 

bastante marcada entre las comunidades que están en el curso alto del Conambu y las 

que están en el curso medio y bajo del río. Entonces las unas se adscriben a una 

identidad propiamente Zápara, y son con las que mayormente se ha trabajado el tema de 

lengua, mientras que las otras comunidades se consideran Záparas igualmente, aunque 

admiten que también hay bastante presencia de otras comunidades, de otras 

nacionalidades ahí adentro; es decir hay bastantes matrimonios interétnicos. Entonces 

hay dos facciones – que son históricas- incluso hasta antes que estén la Lista 

Representativa de Patrimonio Cultural Inmaterial. (Gómez 2019, entrevista personal; 

ver anexo 4) 

 

Los esfuerzos del Estado estaban orientados a nivel de discurso a fortalecer la 

lengua Zápara y las llamadas manifestaciones culturales de la lengua Zápara para 

cumplir con lo declaratoria por parte de la UNESCO. En los años que estuve ahí, el 

tema del Plan de Salvaguardia de la lengua Zápara suscitaba una gran complejidad, 

primero porque la lengua ya no se encontraba tan presente en las comunidades como 

quizás estaba en los años de la declaratoria. Sobre el estado de la lengua, también nos 

comenta este antropólogo: 

 

En el 2014 trabajamos dos cosas, una fue hacer un balance del estado de vitalidad y 

propiamente dicho una evaluación de los últimos adelantos de la lengua Zápara; 

entonces hicimos una metodología para evaluar en realidad en nivel de competencia de 

quienes se consideraban como los últimos hablantes. Lo que encontramos es que una 

sola persona tenía la fluidez o el conocimiento y la competencia lingüística para ser 

considerando un hablando en ese momento, lo que no quiere decir que los anteriores no, 

pero si era una sola persona que a propósito el falleció hace poco, mes y medio más o 

menos. (Gómez 2019, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Durante el tiempo que estuve en el INPC participé en varias reuniones sobre el 

Plan de Salvaguardia que se debía armar desde el Estado, sin embargo, el peso de la 

desaparición progresiva de la lengua dificultaba la tarea. La pregunta giraba en torno a 

cómo salvaguardar una lengua que está/estaba en vías de extinción. Lo que observé en 

muchas reuniones era la gran preocupación que existía por quedar bien ante la 

 
26 Jorge Gómez Rendon es Licenciado en lingüística por la PUCE, Magister en Estudios de la 

Cultura por la Universidad Andina Simón Bolívar y Doctor en Lingüística por la Universidad de 

Ámsterdam. 



214 

   
 

UNESCO y mostrar resultados a través de los informes periódicos. Hay que mencionar 

también que, en la zona además de los conflictos descritos por Gómez, están los 

suscitados por la explotación petrolera. 

En una ocasión un líder indígena Zápara se presentó en Cancillería a exigir el 

cuidado de su territorio ante la explotación petrolera que allí se estaba dando: 

 

No nos miren como cultura viva Zápara, que vive en la selva, sino que se pongan en 

nuestro lugar. Si entra la petrolera, nosotros morimos. Ayer murió uno de los últimos 

hablantes. Ayer llegó de esos aparatos… (drones), para espiarnos. Somos conscientes de 

que el Estado tiene una deuda externa pero no deben poner nuestra vida así; 

amenazando nuestra vida. Yo quiero que reflexionemos que nuestros niños, nuestros 

nietos van a necesitar esa selva, como nosotros la necesitamos.  

¿Hemos preguntado qué instancia nos va a decir cómo se va a cuidar lo que ha 

sido declarado Patrimonio por la UNESCO? Así como se cuida a las ciudades que han 

sido declaradas Patrimonio, queremos que se cuide a la selva. El daño no es sólo a los 

Záparas sino en toda la selva ha habido mucha resistencia, criminalización; hay que 

entender como ecuatorianos. […] Nosotros no podemos perforar la casa presidencial”. 

¿Si nosotros estamos desaparecemos qué cultura cuidaría la selva? Si se terminan esos 

espacios entonces viene el fin del mundo, porque no habría oxígeno ni agua. El agua 

que toman en Quito también viene de la selva. Nosotros trabajamos entonces para toda 

la humanidad. (González 2018) 

 

El fuerte y conmovedor discurso de protesta del dirigente arrinconó a los 

funcionarios que estábamos presentes. Primero, el tema de explotación petrolera se 

observa en el imaginario del sector público como una de esas cosas de las que no se 

puede opinar. El largo viaje desde la selva sólo recibió una respuesta formal de 

cancillería que señalaba que “el mensaje sería llevado a las instancias pertinentes” es 

decir, a los jefes (González 2018). Segundo, aunque el manifiesto tenía demandas 

justificables y legítimas, la verdad es que el reconocimiento por parte de la UNESCO no 

tiene vinculación alguna con los aspectos petroleros a los que atacaba la demanda. Las 

divisiones de la realidad que establece la matriz occidental para la existencia, provocan 

que este se divida en partes a ratos inconexas entre sí. Para el Estado es factible pensar 

en el territorio como fuente de riquezas desde las instituciones que manejan los temas 

energéticos, pero las personas que viven allí son un objetivo de preocupación para otras 

instituciones socioeconómicas y hasta culturales.  

La visión del dirigente es mucho más integral: sin territorio no hay vida, no hay 

agua y no hay el pueblo Zápara con su lengua. Pero esta noción práctica referente de la 

vida está lejos del quehacer estatal y muchísimo más lejana del Plan de Salvaguardia 

que se supone se debía construir. Manari seguía con su discurso: 

 



215 

   
 

Tienen que estar con nosotros, dormir con nosotros y recordar sus sueños; porque sólo 

ahí nos podrán entender, entenderán la importancia que se le da al territorio. Correa nos 

pidió un proyecto alternativo, entonces queremos ayudar aprovechando este 

reconocimiento de patrimonio a curar enfermedades de la ciudad; curar la ansiedad con 

la energía de la selva sin tocar. (González 2018) 

 

Si la concepción de integralidad está ausente, aún más lo es el tema de los 

sueños como una fuente cognitiva para la matriz occidental para la existencia. En un 

interesante estudio la investigadora Anne-Gaël Bilhaut, hizo un análisis profundo sobre 

el rol de los sueños para los Zápara. En este trabajo de varios años, ella narra cómo a 

través de los sueños surgieron encuentros con antepasados fallecidos que inspiraron a 

varios indígenas a retomar la organización política de los Zápara. Así, esta dimensión 

subjetiva desconocida y menospreciada ante el ojo del Estado, tiene una dimensión 

política para este pueblo. Para muchos pueblos, la política no se reduce al mundo de lo 

público y lo observable; como sucede en el mundo moderno (Segato 2010). 

Gracias al mundo de los sueños, los Zápara han tomado decisiones importantes 

para su población. Además, como lo señala Manari, a través de los sueños ellos 

construyen el vínculo con su territorio. Todos estos elementos son ajenos al sistema 

patriarcal en el que vivimos, que nos limita a concebir la vida bajo las directrices de lo 

objetivo, lo verificable, material y demás imaginarios surgidos del método científico. 

Aquí hay concepciones de vida que se confrontan. Por un lado, nosotros los 

funcionarios públicos, representantes del sistema político patriarcal; y por otro los 

dirigentes indígenas que trataban de explicar lo que significa la vida para ellos, bajo el 

influjo de una fuerza femenina que los lleva a considerar los aspectos invisibles del 

Todo, para su correcto funcionamiento. Por supuesto, con la balanza inclinada hacia el 

lado del poder que es quien final decide el destino de dicho territorio y por tanta sobre la 

vida de esta población. 

Analicemos otro caso del Estado frente a sus otros. 

 

2.2. El Taita Carnaval 

 

 Según Fausto Silva, el Taita Carnaval es un personaje central en la fiesta de 

Carnaval que se realiza en la ciudad de Guaranda, provincia de Bolívar, y uno de sus 

orígenes podría estar relacionado con el poder ostentado por hacendados locales: 

  



216 

   
 

Se dice, y debe haber sido así, que en la segunda mitad del siglo XIX […], un 

hacendado a quien sus peones trataban de “Taitico”, ostentosamente venía a la ciudad 

uno o dos días antes del Carnaval (domingo), montando uno de sus mejores caballos a 

la cabeza de una hilera de chagras e indios de la hacienda, que conducían, ya sea en 

acémilas o en sus espaldas, “la materia prima” para los suculentos potajes que el “Amo” 

brindará a familiares y amigos en los días de farra carnavalera. Otros hacendados, 

invitaban a sus familiares y relacionados al “Camari”, gran fiesta en la que a medio día 

llegaban los peones con obsequios para “Taita patrón”, quien retribuía la gentileza con 

comida, música y sobretodo con licor (las puntas de Echeandía o algún anisado). (Silva 

2001, 74) 

 

El mismo autor no descarta su vinculación con algunos mitos de origen de las 

poblaciones locales. Además, señala la importancia de esta figura dado que era una 

persona importante para la comunidad, pero en un sentido espiritual; y manifiesta que 

su origen data de muchísimo tiempo atrás (2001,74). En el año de 1982, representantes 

de una institución llamada Guaranda Tenis Club habrían propuesto la creación del 

personaje Taita Carnaval “y en un acto simple decidieron entregar el mando al PRIMER 

TAITA CARNAVAL dignidad que recayó sobre el Señor Arturo Chata ya que 

representaba a una generación alegre y espontánea, exquisita personalidad, maestro de 

algunas generaciones, un gran carnavalero de acciones y expresiones oportunas” (2001, 

74). Además, “En ese mismo año se procedió a entregar el proyecto al Ilustre Municipio 

de Guaranda […], para que se institucionalice y sea en lo posterior el responsable en la 

designación y organización del Taita Carnaval” (2001, 75).  

 

 

Figura 21: Imagen de la convocatoria para participar en el concurso de Taita Carnaval 

Fuente y elaboración: (Alcaldía de Guaranda 2019) 

 



217 

   
 

Así en la actualidad el Taita Carnaval es escogido por el Municipio de 

Guaranda, en un evento en el que también se escoge a la Reina de Guaranda (como se 

evidencia en la figura 21). En la celebración actual del Carnaval, este personaje ocupa 

un rol central debido a que está vinculado al porvenir de las familias: 

 

El futuro familiar dependerá del tratamiento que se dé al Taita Carnaval, quien deberá 

ser recibido con abundante comida y bebida preparada especialmente para el efecto. Es 

decir, se incluye el sentido de la reciprocidad comunitaria, ya que el Taita Carnaval, 

más allá de su significación vivencial entre los cañaris, deja entender que a mayor 

generosidad con los visitantes o carnavaleros que llegan a las casas, mayores 

expectativas tendrá ante las cosechas. Una suerte de paralelismo entre generosidad y 

éxito, que interviene en el ámbito de la moral social que sustenta la reciprocidad y la 

continuidad del grupo, puesto que además se entiende esta época como la propicia para 

entablar lazos de parentesco a través del compadrazgo, mediante el 

Uchuchina….Grupos de carnavaleros precedidos por un individuo que representa al 

Taita Carnaval, visitan casa por casa, recibiendo a cambio de las canciones y la danza, 

chicha, trago y platos preparados para la fecha. (2001, 75) 

 

Actualmente, la elección de esta figura se bajo la modalidad de concurso. En el 

año 2017, como parte de su propuesta para ser elegido como Taita Carnaval, el señor 

Galo Vásconez habría ofrecido conseguir la declaratoria del Carnaval de Guaranda 

como parte de la lista representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial de la 

Humanidad emitida por la UNESCO (González 2018). Por este motivo, el Taita 

Carnaval visitó el INPC, el Ministerio de Cultura y hasta la Asamblea una gran cantidad 

de veces. Lo que se evidenciaba en su comportamiento era una lógica de “presionar por 

todos los lados” a fin de conseguir la declaratoria. En una de las reuniones estuve 

presente, allí señaló: “van a venir representantes del INEC y la Asociación de 

bolivarenses en Quito ‘para que tenga más fuerza el pedido’” (González 2018). Además, 

invitó a la reunión a un asambleísta de la provincia de Bolívar quien justificó su 

presencia diciendo “estamos aquí para hacer fuerza” (González 2018).  

La presión del Taita Carnaval radicaba en el hecho de considerar que la 

UNESCO asumiría esta declaratoria por un simple pedido del Estado ecuatoriano; de 

ahí que su estrategia se basara en presionar a todas las instituciones del Estado. En esa 

reunión, se le explicó que debía cumplir con un proceso regular, a lo que él respondió 

“no tendrá más peso que el propio presidente diga a la UNESCO la propuesta de la 

declaratoria”. Se le explicó que tampoco recibiría ningún beneficio económico en caso 

de ganar la declaratoria internacional, a lo que respondió que, a él sí le parecía 

importante la declaratoria como un tema de identidad (González 2018). Las negativas 



218 

   
 

que recibía el Taita Carnaval ante la improcedencia de su pedido eran verbales; así que 

en una ocasión redacté un informe explicándole las razones por las cuáles su pedido no 

era procedente. Luego de lo cual recibí una llamada de él, diciéndome “usted no sabe 

nada” (González 2018).  

Finalmente, ante las negativas del INPC y del Ministerio de Cultura, acudió a la 

Asamblea Nacional en donde puedo obtener un reconocimiento, en el que, entre otras 

cosas, la institución acordaba:  

 

Art. 2. Declarar al Carnaval Guarandeño, Bolivarense e Intercultural Indígena como 

Patrimonio Cultural Nacional Intangible e Inmaterial del Ecuador [...]. Art. 5. Instar al 

Gobierno Nacional a través del Ministerio de Cultura, Ministerio de Relaciones 

Exteriores, Ministerio de Turismo, Instituto Nacional de Patrimonio Cultural y 

Gobiernos Autónomos Descentralizados de la Provincia, hacer las gestiones pertinentes 

y procesos pertinentes ante la UNESCO, para que se declare al Carnaval Guarandeño, 

Bolivarense e Intercultural Indígena como Patrimonio Cultural Inmaterial de la 

Humanidad, de acuerdo a los procedimientos del Comité Nacional e Internacional 

correspondiente. (EC Asamblea Nacional 2017b) 

 

La imagen del Taita Carnaval exponiendo en la asamblea, se puede apreciar en 

la figura 22. Así, además de todas las visitas que realizaba al INPC para lograr lo que él 

consideraba una inclusión automática del Carnaval de Guaranda en la lista de la 

UNESCO, su persuasión llegó a los oídos de la Asamblea. Una instancia que también 

ejercía presión para que se llevara a cabo el pedido del Taita Carnaval 2017.  

 

 

Figura 22: El Taita Carnaval en la Asamblea Nacional 

Fuente y elaboración: (Asamblea Nacional del Ecuador 2017) 

 



219 

   
 

  



220 

   
 

Los pedidos toscos del Taita Carnaval no son sino muestras de la utilización de 

las declaratorias de PCI para adquirir prestigio y poder. Además es interesante revisar el 

informe de actividades que el realiza al final de su tiempo de Taita Carnaval. Ahí 

enumera todas las gestiones realizadas para conseguir la declaratoria por parte del 

UNESCO, y su informe en general es muy parecido al que pudiera realizar cualquier 

empleado público al final de sus funciones (Vásconez del Salto 2018). Este paralelismo 

denota un imaginario sobre el correcto proceder en la esfera pública, para la 

fiscalización por parte de los espectadores, que en este caso, eran sus coterráneos. 

Además, nos demuestra cómo un personaje que ha tenido un rol comunitario relevante, 

va siendo absorbido por el sistema patriarcal hasta el punto de que sus labores se vean 

altamente comprometidas con las del Estado y que sus funciones se conviertan en ítems 

enumerarles y verificables, como si fuera un funcionario público. Algo muy pero muy 

lejano de la figura de un líder espiritual comunitario. 

Bajo este ejemplo, podemos comprender claramente cómo el tema de las 

declaratorias se puede convertir en un instrumento político para adquirir prestigio. 

Recordemos, como señala Segato (2020b), que el prestigio es un elemento muy 

importante en el sistema político patriarcal. La necesidad de figurar, de concentrar 

capitales que se pueden exhibir y tener mayor poder en el mundo de lo público, le son 

inherentes a este sistema. La búsqueda de la declaratoria “universal” es la posibilidad de 

esta figuración. La necesidad de exhibición se reproduce en todas las escalas y va 

dotando de poder a los participantes en todos los peldaños. Todo lo cual, ocurre porque 

previamente hay una extracción de las llamadas manifestaciones culturales de su matriz 

original. Sin este proceso, en el que la fiesta se convierte en un objeto con 

características inamovibles, no sería posible su lanzamiento al mundo de lo universal.  

En este punto, también es importante analizar otro tema relativo al PCI. Así 

como las declaratorias generan prestigio y otros capitales, el mundo del PCI también 

genera ganancias económicas, en este sentido podemos hablar de un mercado alrededor 

de este objeto discursivo. 

 

2.3 El mercado del PCI 

 

Para comprender esta dinámica elaboré una lista de los procesos de compras 

realizados por el Estado a partir del año 2009 hasta mayo de 2013 que es cuando 

termina el primer periodo de gobierno del presidente Rafael Correa. Realmente no 



221 

   
 

extendí el periodo de análisis porque los datos son abrumadores, y con el periodo que 

presento tendremos una idea del mercado del PCI al que estoy haciendo referencia. 

Además, este periodo coincide con el lanzamiento del Plan Nacional del Buen Vivir que 

fue un instrumento de planificación de gran importancia en dicho periodo. 

Los criterios para la selección de los procesos que serán incluidos en este 

apartado son los siguientes: 1) Son compras públicas realizadas por el Estado central, 

sus instituciones ministeriales o por los GAD en sus distintos niveles. 2) Son compras 

relativas a procesos que son considerados como parte del PCI, según la lista de ámbitos 

y subámbitos elaborada por el INPC. 3) En el portal de compras públicas los procesos 

subidos aparecen en diferentes estados de consumación, a fin de obtener más precisa 

sobre la información realmente gastada, hemos descartado aquellos calificados como 

procesos “Cancelados” o “Desiertos”; por ser hechos no consumados en cuanto a la 

utilización de recursos públicos 4) Quedan por fuera las adquisiciones para otras áreas 

del patrimonio como el inmueble, o arqueológico. 5) Quedan por fuera las compras 

cuyo objeto de contratación trate de forma general sobre “la cultura”; dado que en esta 

categoría puede recaer en muchos tipos de prácticas ajenas al PCI. 6) Sin duda alguna 

debe existir muchos más procesos que no están completados en este análisis; puesto que 

a veces las bases de datos del SERCOP no coinciden o porque de pronto tienen nombres 

ajenos a las búsquedas que realicé, pero el menos con los datos obtenidos ya podemos 

tener información consistente para el análisis.  

Para el efecto, hice una clasificación relativa a las categorías que se maneja en el 

mundo del PCI: FIESTAS, incluye fiestas de parroquialización, cantonalización, de 

santos patrones, religiosas populares. Se incluye las compras relativas a la logística para 

la realización de los mismos.27 EVENTOS: Se incluyen danzas y fiestas que de alguna 

forma mencionan algún elemento de folclorismo, ancestralidad u su vínculo con el 

patrimonio, y que no coinciden con fiestas cívicas o de patrimonialización. Se incluye 

las compras relativas a la logística para la realización de los mismos.; 

PUBLICACIONES Y ESTUDIOS: incluye estudios, consultorías o proyectos relativos 

al PCI; INFRAESTRUCTURA: se refiere a la construcción de espacios o adecuación de 

los mismos para el desarrollo de actividades de PCI, como centros de interpretación o 

consultorías para el diseño de los mismos. 

 
27 Recordemos que el INPC define como parte del INPC del Ecuador a estas (EC Gobierno del 

Ecuador 2022). 



222 

   
 

En total pude identificar 492 procesos de compras públicas realizados entre 

enero de 2009 y mayo de 2013, cuyo monto asciende a $12.439.214,02 (valor que 

incluye el 12% del IVA). Estos 12 millones y medio se distribuyen de la siguiente 

forma en la figura 23. 

 

 

Figura 23. Estadísticas de compras públicas relativas al Patrimonio Cultural Inmaterial 

realizadas entre enero de 2009 y mayo de 2013 

Fuente: (SERCOP 2022). Elaboración propia 

 

El análisis de las estadísticas puede ser usado de muchas formas para causar 

distintas impresiones. Se podría decir por ejemplo que el presupuesto invertido en PCI 

es mínimo en comparación de lo invertido anualmente en la dotación de armas; para 

minimizar su relevancia. Y en sentido contrario, para impresionar a los lectores, se 

podría decir que con tal cifra de podría alimentar a miles de familias por una cantidad 

determinada de años. En este caso, los datos obtenidos nos sirven para comprender algo 

aún más complejo en torno al PCI: si ya mediante la intervención del Estado existe un 

proceso de poder que se ejerce sobre el mundo de los portadores, al involucrarse la 

posibilidad de lucro, el vaciamiento de lo contenido en el PCI se incrementa 

vertiginosamente y la externalización es motivada por este interés, también. 

Es por este motivo, que pude presenciar cómo varios grupos han sido 

presionados para postular por las declaratorias de PCI por parte de algunos antropólogos 

(en libre ejercicio) a fin de que este “deseo” se convierta en una consultoría financiable 

por los Gobiernos Autónomos Descentralizados. La urgencia, lejos del prestigio, se 

resume al lucro, e ignora frontalmente todas las consecuencias de dichas declaratorias 



223 

   
 

para el tejido comunitario. A esto se debe también, que caminando por las comunidades 

se encuentren espacios construidos para la “transmisión de saberes ancestrales”, que 

están únicamente habitados por el olvido y el escaso interés de los jóvenes en continuar 

con estos legados; proyectos construidos bajo la categoría de “infraestructura” que 

identifiqué en los datos mencionados. Se realizan festividades que en algún punto están 

complementa divorciadas de lo que eran originalmente, pero que permiten justificar el 

desembolso de presupuestos y la obtención de réditos políticos.  

Son muchos los millones que se han invertido en torno al PCI, y la importancia 

de este dinero debe verse a la luz de este tema escasamente abordado como es la 

mercantilización del PCI; un proceso que denota la externalización generada en la 

configuración del sistema político patriarcal. Las compras públicas son procesos de 

adquisición del Estado a proveedores privados para la ejecución de lo mencionado 

(fiestas, eventos, infraestructura, estudios, etc.). Entonces, si en un primer nivel hay un 

proceso de externalización realizado por el Estado en el que se convierte a todo el 

mundo del PCI en un objeto de circulación, luego hay un segundo proceso de 

mercantilización en el que las manifestaciones del PCI se convierten en objetos que se 

pueden comercializar o intercambiar en el mercado.  

Sigamos analizando el mundo del Estado con los portadores. 

 

2.4. La Yumbada de Cotocollao 

 

La Yumbada de Cotocollao es el nombre que se le da a un grupo de danzantes, 

que se reconocen a sí mismos como Yumbos y Yumbas a pesar de que hay otros 

personajes que participan en esta danza ritual. Mi esposo se unió a estos danzantes por 

invitación del cabecilla28 mayor o líder de la Yumbada en aquel entonces, Papá Segundo 

(Pedro Segundo Morales), en el año 2007. Esta apertura que sólo se ha dado en ciertos 

casos, me posibilitó a mí también el acompañar a los yumbos en muchos momentos, 

tanto rituales como cotidianos, desde el año 2015.  

La principal fiesta de este grupo se realiza en junio y se lleva a cabo en 

Cotocollao; de ahí el origen de su nombre. Sin embargo, los Yumbos de este grupo no 

habitan exclusivamente en esta localidad, sino que provienen de varios sectores 

aledaños de la ciudad de Quito. Además, en esta ciudad hay varios grupos de danzantes 

en otras parroquias como aquellos de San Isidro del Inca, de Pomasqui, de Calderón, de 

 
28 Es el nombre que los danzantes utilizan para identificar al líder del grupo. 



224 

   
 

la Tola Chica de Tumbaco, de la Magdalena, los Yumbos Blancos de San Francisco de 

Conocoto, entre otros.29 Una imagen antigua de la Yumbada de Cotocollao se puede 

apreciar en la figura 24. 

 

 

Figura 24: Yumbada de Cotocollao en la Hacienda Carretas (años 60s) 

Fuente y elaboración: (Yumbada de Cotocollao 2022) 

 

La Yumbada de Cotocollao es una danza sagrada que conjuga muchísimos 

elementos de las vidas de sus participantes. Si bien se reúnen principalmente para la 

danza de junio, estas familias de origen indígena, danzan en otros momentos y su 

vínculo más fuerte se teje alrededor de la fe. Aunque se considera que su origen data 

hasta antes de los tiempos de la colonia, este ritual está fuertemente ligado a la figura 

del santo San Sebastián. Así lo comenta, uno de los mayores quien fungió como prioste 

 
29 Particularmente, se considera que los Yumbos de El Inca, Cotocollao, y Calderón tienen un 

origen en común: “En la hacienda de Santo Domingo de Carretas, la mayoría de los Yumbos, prestaba sus 

servicios como jornaleros. […] Antes de la década de los cincuenta, la Yumbada se realizaba en la 

hacienda mencionada, luego de esa época, con la creación de los barrios, la Yumbada se dispersa en tres 

partes: Cotocollao, Calderón y El Inca. Aún hoy se puede ver a danzantes del Inca participando en 

Cotocollao y viceversa, así como también hay esa interacción con Calderón. Las tres Yumbadas son del 

mismo origen, tanto es así que la prueba está en que los tonos que toca el pingullero lo pueden danzar en 

los tres sitios” (Valencia, 2012, 23). 



225 

   
 

de la fiesta en muchas ocasiones:30 “Dicen que el santito es bien milagroso si se le pasa 

(se le ofrece) la fiesta. Todo lo que tengo le debo al santito. Así mismo, no hay como 

negarse de prioste porque si no a uno le pasan desgracias” (Valencia 2019, entrevista 

personal; ver anexo 4). San Sebastián sigue siendo uno de los protagonistas de la fe, 

pero esta devoción nunca ha estado desprovista de otro elemento central de esta ritual: 

la fe en las montañas. La diversidad de devociones de los yumbos se puede apreciar en 

las figuras 25 y 26. 

Para las familias de Yumbos, las montañas son seres con vida. Hablan, se 

manifiestan, tienen un nombre, tienen sueños, deseos, piden cosas… Y cada miembro 

de la Yumbada de Cotocollao, está vinculado a una montaña con la que danza. La 

montaña de cada yumbo puede provenir de un legado de las personas mayores, o porque 

éstas se presentan ante ellos en sueños, con palabras, intuiciones u otros, para anunciar 

su vinculación con la persona. Así, se teje una historia de fe, que se traduce en visitas a 

las montañas, conversaciones con las mismas, ofrendas y amor. Una de las mujeres 

mayores de la Yumbada del Inca cuenta la motivación de su fallecido esposo (quien fue 

cabecilla de esta Yumbada) para ser danzante, “él lo hacía todo por fe. Todo el dinero 

que ganaba lo gastaba en la fiesta, porque decía que era para Diosito”.  

  

 

Figura 25: Imagen del niño Jesús vestido con traje de Yumbo 

Fuente y elaboración: (Yumbada de Cotocollao 2022) 

 
30 Los priostes son las personas encargadas de financiar la fiesta.  



226 

   
 

 

Figura 26: Invitación para la fiesta de la Yumbada con referentes de las montañas 

Fuente y elaboración: (Yumbada de Cotocollao 2022) 

 

Aunque hoy en día se realiza la danza de manera pública y anual, por distintas 

razones, este ritual dejó de realizarse durante aproximadamente siete años. Luego de 

esto tiempo el ex cabecilla de la Yumbada, Taita Segundo Moreno, decidió retomar la 

danza. Para reconstruir el ritual de manera más fidedigna, el Taita Segundo visitó las 

casas de los danzantes mayores, consultándoles sobre el ritual originario (Valencia 

2019, entrevista personal; ver anexo 4). El ritual fue restituido, otorgándole mucha más 

fuerza a los elementos propios de la Yumbada. Al respecto comenta Christian Valencia, 

quien acompañó al Taita Segundo en las visitas: 

 

Después de eso el Taita Segundo tomó la batuta del asunto y empezó nuevamente a salir 

con la Yumbada. Era un proceso bien extraño para el resto de los yumbos porque 

entonces él salió con ideas nuevas y las ideas nuevas, especialmente, eran la 

participación de mujeres y de niños, cosa que eso no se había hecho nunca antes. Antes 

era solo potestad y territorio de hombres y de hombres mayores, además. (2019, 

entrevista personal; ver anexo 4) 

 

Además, en este proceso de retorno de la Yumbada, fueron apareciendo muchas 

figuras alrededor de la danza como antropólogos, sociólogos, gestores culturales, 

turistas entre otros. Fue en este contexto cuando de repente surgió la propuesta de hacer 

los trámites pertinentes para la declaratoria de la Yumbada de Cotocollao como 

Patrimonio Cultural Inmaterial del Ecuador. Título este apartado como los otros de la 



227 

   
 

Yumbada, porque de una u otra forma, las personas mencionadas constituyen ajeno a la 

Yumbada, pero con intereses similares sobre la misma. Sobre cómo surgió la idea de la 

declaratoria, nos cuenta Christian Valencia: 

 

Fue a finales del año 2011 y casi todo el 2012. El asunto fue que al taita Segundo le 

habían contactado en estas Yumbadas que asistía la gente, entre esas había 

investigadores, antropólogos, historiadores, sociólogos, en fin. Entonces asumo que en 

la Yumbada de junio del 2011 se le acercó alguien del Instituto de Patrimonio y él me 

comentó a mí que había esta posibilidad, y me preguntó acerca de qué me parecía. 

(¿le propusieron la declaratoria a él?) Sí, le dijeron que haga el proceso de la 

patrimonialización, que había que hacer un proceso. Nosotros ya habíamos estado 

andando como unos cinco años, previo a esto, con él. El trabajo que se hizo durante esos 

cinco años fue ir de casa en casa, de las familias, de los yumbos, especialmente de los 

mayores. La idea era recopilar toda la información que fuera posible para, de alguna 

forma, restituir la Yumbada a su estado más original que fuera posible; pero por 

iniciativa propia, no porque se quería hacer este proceso de la patrimonialización, sino 

porque, había esta necesidad ya que la Yumbada vino de parar más de siete años; se 

tomó un año sabático, de no aparecer. […] 

Entonces se vino haciendo esos cinco años el trabajo, que fue arduo pero 

hermoso, porque claro yo también le decía al taita Segundo que no es suficiente sólo 

hablar con los mayores, sino que hay que ir documentando eso y entonces se hizo un 

material grande, no de entrevistas concretamente, sino de los diálogos que se daban ahí 

en las visitas a los mayores. Había ciertas preguntas de cajón que se les hacía y entonces 

con eso se iba construyendo una mejor idea de que para nosotros, como yumbos, qué 

había que mejorar. Por ejemplo, en la matanza, en la pamba mesa, en el curiquingue, en 

canciones que ya no se cantaban para volver a cantarlas, completar las letras de algunas 

que no se sabían bien; diferentes partes de los rituales que no estaban comprendidas, los 

tonos de la música. […] y ese fue un trabajo maravilloso, y así es cómo se llegó al tema 

de la patrimonialización. Entonces, el taita Segundo vio que cuando se le acercaron a él, 

nosotros ya teníamos un material largo, largo, grande, y pensamos que con eso iba a ser 

suficiente. (2019, entrevista personal; ver anexo 4) 

 

En este proceso hubo un acercamiento con el INPC y decidieron llevar todo el 

material que habían recopilado a uno de los funcionarios responsables del área del PCI:  

 

Bueno, nos dedicamos a organizar la información de acuerdo a cómo el Instituto quería 

que presentáramos e hicimos un documento; fuimos varias veces a conversar ahí con 

historiadores y antropólogos del mismo Instituto, y yo siempre tuve un poco la duda de 

si era lo que necesitábamos porque cuando estuvimos ahí nos dijeron que debíamos 

tener claro que la patrimonialización de la Yumbada no implicaba de ninguna forma que 

nos asignen presupuestos o una cosa así, que prácticamente no tenía nada que ver con 

eso, sino simplemente un reconocimiento. Bueno, para nosotros en ese momento era 

importante que la Yumbada se dé a conocer. Ya que el taita Segundo venía muchos 

años trabajando con eso, unos cinco o seis años tal vez, o más; pero era esto de 

visibilizar la Yumbada, de sacarla a flote, que la gente sepa qué era la Yumbada, y 

como nosotros ya habíamos desarrollado este tema le pusimos en un solo documento. 

(2019, entrevista personal; ver anexo 4) 

 



228 

   
 

Sin embargo, a la hora de presentar el documento, los yumbos danzantes se 

encontraron con que su esfuerzo no era suficiente porque según los criterios del INPC el 

texto por ellos elaborado aún no contenía todo lo requerido por la institución: 

 

Bueno, entonces reunimos los documentos, acoplamos a lo que ellos pedían, había 

muchas citas en la cuestión histórica con la colaboración de taita Alfredo Costales, que 

le conversamos esta posibilidad y dijo que bueno, que estaba bien, que nos iba a dar 

todo el material que él hubiese podido conseguir. Y así fue, nos dio todo el material de 

los “mantayazgos”, los cacicazgos, de toda la historia de los señores naturales de 

Cotocollao. Todo eso que nos dio incluimos ahí. O sea, para nosotros estaba más que 

completo.  

¿Qué pasa? Que cuando vamos a presentar, unos días después nos llaman y nos 

dicen que quieren hablar con nosotros. Fuimos y yo me sentía así como en una 

evaluación, como en el colegio, en la universidad, porque sacan el documento y dicen: 

“A ver, en este punto uno tiene que ir tal cosa, en este punto dos tiene que ir tal otra”. O 

sea, como que yo estaba presentando un plan de tesis o alguna cosa así; con el taita 

Segundo nos reíamos porque nos costó muelas armar ese documento y con mucho amor 

le hicimos, con mucho, mucho amor, y era un dolor a la vez escucharle a esta señora, 

bueno hacía su trabajo, de decir que había que incluir o justificar con la presencia de 

expertos en el tema, investigadores como Frank Salomon, Ronald D. Lippi, Eduardo 

Kingman; es más, nos dio una lista de sugerencias de la bibliografía que debía incluirse, 

y a nosotros no nos interesaba para nada esa gente (2019, entrevista personal; ver anexo 

4) 

 

Estas “sugerencias” por parte de los funcionarios del INPC no son sino 

mecanismos para transformar las ideas a fin de que el texto elaborado por los Yumbos 

pudiera figurar bajo ciertas dosis de legitimidad, otorgada por los “autores-expertos”. Es 

la legitimidad venida del Norte que debía figurar en el documento a fin de ser 

considerado como “técnico”. Una catalogación que en realidad oculta el título de 

“válido o inválido”. La propia experiencia y la voz de los que ejecutaban la danza no es 

válida por sí misma, sino está acompañada de los elementos provenientes del mundo de 

la ciencia y que sean capaces de justificar la existencia de la Yumbada.  

La experiencia inmediata que en realidad contiene una memoria de largo plazo 

transmitida oralmente, no se constituye en información autónoma y legítima ante los 

ojos del sistema político patriarcal. No es válida sino bajo el encuadramiento en ciertos 

moldes que les permiten convertirse en información pública. Es decir, que debe 

convertirse en un código universal comprensible para cualquiera de los otros de la 

Yumbada; debe exteriorizarse, a tal punto que el relato pueda prescindir de los dramas 

personales, la afectividad, los sentimientos de los danzantes y muchos otros elementos 

subjetivos y cotidianos que son vitales para el desarrollo de la Yumbada. La fuerza 



229 

   
 

femenina que impulsa este tipo de elementos alrededor de la danza, se ve 

menospreciada. En ese momento, los Yumbos reaccionaron frente a la declaratoria: 

 

Entonces sí nos enojamos porque, hicimos con tanto cariño, anduvimos tanto tiempo en 

las casas de los yumbos, cada uno nos recibió con tanto cariño, nos dijo todo lo que más 

salía de su corazón, de su alma; la gente nos recibía con amor y esos testimonios no 

eran valorados, sino que había que hablar de Salomon, de Lippi y de Kingman; no tenía 

sentido eso para nosotros. O sea que el taita Pallo, el taita Shive, los otros taitas que 

sabían mucho más de la Yumbada eran menospreciados a nuestra forma de ver; no pues, 

para nosotros lo más importante seguirán siendo ellos. Lastimosamente ya ni están aquí, 

ya han fallecido todos, desde el mismo taita Segundo, todos los que te he nombrado han 

fallecido; entonces sí había que defender eso. 

Y nosotros fuimos y dijimos: “no nos parece, no nos gusta”, entonces la señora 

volvió a decir que esa era la única forma, que sino el documento no iba a pasar y que 

por otro lado había que tener el “consentimiento previo, libre e informado”; así creo que 

era, que ya habíamos hecho también, hicimos una reunión con los yumbos, reunimos las 

firmas. En fin, la gente se reía mismo, y decían: “¿para qué es esto?”. Decíamos: “para 

patrimonializar la Yumbada”. Decía un mayor: “ah, de esos que dicen que somos 

‘cultura viva’, pero si no nos hemos muerto nunca, aquí seguimos”. Entonces para los 

yumbos era una cosa que no se alcanzaba a entender, hasta el día de hoy no se alcanza a 

entender para qué es eso. 

Entonces dejamos un poco de lado eso porque habíamos estado andando ya en 

la preparación de la Yumbada del 2012 y como ya venía la fiesta les dijimos que paren 

ahí todo, que nos excusen un tiempo y que volvamos después (Valencia 2019, entrevista 

personal; ver anexo 4) 

 

Además de los problemas suscitados en ese momento, la tentativa de solicitar la 

declaratoria de Patrimonio Cultural Inmaterial del Ecuador a la Yumbada de Cotocollao, 

también se vio minada por las recomendaciones hechas por una joven estudiante de 

antropología, quien les comentó a los Yumbos las consecuencias que las declaratorias 

habían generado en otras fiestas como la Mama Negra, la Diablada de Píllaro y con los 

Tsáchilas. Influyó también el acompañamiento de otras personas críticas conocedoras 

de estos procesos. Estos eran casos de estudio que habían sido analizados en la 

Universidad Católica de Quito (PUCE). Sobre la consecuencia de las declaratorias de 

PCI y la intromisión del Estado en el mundo-aldea hay muchos estudios. Así, por 

ejemplo, Susana Andrade (2016) ha investigado este tema en varios escenarios y señala:  

 

Algunas fiestas tradicionales, luego de ser declaradas por mandato legal, patrimonio 

inmaterial, quedan a cargo de gobiernos locales descentralizados, quienes norman, 

financian y reforman las celebraciones sin entender el complejo entramado social ni la 

ritualidad involucradas. La “Mama Negra” en Latacunga, la ‘diablada’ de Píllaro en 

Tungurahua o las fiestas de san Pedro de Cayambe en Imbabura, muestran como los 

verdaderos actores fueron excluidos, se alteró el significado de los ritos y se transgredió 

el sistema de cargos, al igual que el sentido religioso de la fiesta. (2016, 21-2) 
 



230 

   
 

De igual forma nos comenta sobre una experiencia en la nacionalidad Tsáchila, 

el llamado Proyecto de la Aldea Colorada el cual  

 

[…] fue propuesto por una familia notable de la comuna Peripa; el padre fue gobernador 

tsáchila además de concejal municipal, y un conocido poné. Gracias a sus influencias, 

reformularon un antiguo proyecto ofrecido al Banco Mundial en 1997 y lo plantearon 

ante al INPC. ‘Aldea Colorada’ no fue acordada ni discutida con la población ni con las 

organizaciones culturales tsáchilas formadas para regular el turismo comunitario. 

(Arellano 2012, 86). El proyecto incluía un conjunto de edificios modernos y 

tradicionales provistos de hospedaje, mirador y restaurante. […] El proyecto, financiado 

por el INPC, provocó malestar entre las comunidades tsáchila, que denunciaron la falta 

de participación de la nacionalidad, el derroche de recursos públicos y la incongruencia 

de una propuesta que ahondó la descomposición grupal. (Andrade 2016, 25) 

 

La exclusión de los actores fundamentales es algo que también describió Patricio 

Guerrero (2004)!!!!en el caso la Mama Negra, que mencioné anteriormente. Otros 

autores como Isabel Villaseñor Alonso y Emiliano Zolla Márquez señalan que: 

 

El acto mismo de declarar una práctica como perteneciente al reino de lo patrimonial 

relocaliza expresiones culturales locales dentro de categorías construidas con criterios 

distintos a los de los “portadores de cultura” y cuya racionalidad es generalmente 

definida por grupos de “expertos” que se valen de procedimientos que no siempre 

reflejan las preocupaciones de los actores locales, sino las normas y preceptos de 

instituciones y burocracias culturales”. (2012, 81) 

 

La literatura crítica frente al tema de patrimonialización coincide en analizar las 

distintas vertientes de las relaciones de poder que se dan en este tipo de procesos. El 

Estado en general se atribuye la autoridad para normar de manera vertical estas 

prácticas, saberes, ritos y más, les asigna una categoría a fin de que pueda caber en sus 

lógicas administrativas y también para poder facilitar generar algún tipo de control 

sobre las mismas; incluyendo la posibilidad de manifestar su no intervención frente al 

tema. Además, hay que reconocer que dentro del Estado, por lo menos por ahora, que 

no hay nada que pudiera servir para contrarrestar las consecuencias negativas que 

pueden generar las declaratorias de PCI, como la mercantilización de las 

manifestaciones, o la destrucción del tejido social que sostiene las mismas.  

En mi calidad de funcionaria pública me resultaba muy fácil acudir a un 

“Sistema Patrimonial” como el SIPCE a fin de entender de un solo vistazo el tema 

patrimonial en el Ecuador. Allí, rápidamente se encontraba el inventario del PCI del 

Ecuador, en un conjunto de fichas que, traducidas al lenguaje de lo público, resumen 

todo en pocas líneas. La mirada estatal dentro del sistema político patriarcal además de 

ordenadora es globalizante, sus lógicas no le permiten lidiar con las sutilezas de la 



231 

   
 

diversidad cultural, ni con los miles de expresiones que están insertas en ellas. Sabemos 

que una danza ancestral no involucra simplemente un “baile visible”, sino que en su 

corazón y en sus raíces más profundas están inmersos muchísimos otros campos ajenos 

al ojo entrenado para la externalización. Para esta mirada no es posible comprender que 

en una danza se pueden cruzar la vida y la muerte en sus sentidos más profundos, las 

formas de las estrellas que han sido vistas por muchísimas generaciones anteriores y 

hasta los colores de los alimentos de los que depende la supervivencia del grupo. Esto 

no importa para el Estado, lo importante es que la danza en cuestión se pueda 

contabilizar, medir, “encuadrar”, y bajo esta figura que torna la vida en indicador de 

gestión constituirse en un ícono de la identidad nacional. Recordando que, “Como todo 

Estado moderno, al promover el patrimonio ha tendido a convertir las realidades locales 

en abstracciones político-culturales, en símbolos de una identidad nacional en la que se 

diluyen las particularidades y conflictos” (García Canclini 1999, 33).  

Por su lado la UNESCO, también ha observado los efectos de la Lista 

Representativa de PCI de la Humanidad en la que el Ecuador ha inscrito varias 

manifestaciones:  

 

[…] la LR (lista representativa) ha contribuido efectivamente a mejorar la notoriedad y 

la sensibilización a la importancia del PCI, al suscitar un creciente interés por los 

elementos inscritos y una mayor cobertura de éstos en los medios de comunicación e 

información. La inscripción en la LR ha contribuido a menudo a crear un sentimiento de 

singularidad y orgullo en las comunidades interesadas. También ha dado a conocer a 

esas comunidades en el ámbito nacional e internacional. (UNESCO 2013, 68) 

 

El éxito de la Lista es mesurado en el marco de los códigos masculinos que 

preponderan lo público o lo que se considera como revestido de valor en este escenario, 

y la globalización del conocimiento en detrimento del saber local (situado). En este 

juego de poder el espectro público y globalizador es el que asigna importancia a la 

práctica, rito, conocimiento en cuestión; es como si ésta no tuviera validez y una vital 

importancia dentro de su propio nicho local. Como si le experiencia comunitaria 

estuviera limitada y necesitada de este reconocimiento público para su subsistencia. 

Además, este ejercicio de poder es de naturaleza patriarcal, en tanto que implica un 

proceso de externalización y porque  se ancla profundamente en las dinámicas de 

consolidación del sistema capitalista:  

 

El problema de patrimonializar los estilos de vida no estriba en el simple 

reconocimiento del valor cultural, sino que trae consigo al menos tres riesgos. Por una 

parte, está el peligro de la folclorización de la alteridad o de la cultura ajena a la vida de 



232 

   
 

los intelectuales urbanos […]. Por otra parte, existe el riesgo de transformar las formas 

culturales locales en productos meramente comerciales, sujetos a las demandas de la 

industria turística o las necesidades de representación de los medios de comunicación 

masiva […]. Al momento de patrimonializar las prácticas de grupos minoritarios, por 

ejemplo, se pueden mermar los derechos culturales de estos grupos sociales. (Villaseñor 

Alonso y Zolla Márquez 2012, 87) 

 

Hay que observar que el proceso de patrimonialización posee el riesgo de 

convertir estos componentes de la vida en productos de consumo ya sea con fines 

turísticos, académicas o burocráticos. En la misma línea José Jorge Carvalho, habla de 

“espectacularización”: 

 

[…] la operación típica de la sociedad de masas, en la que un evento, generalmente de 

carácter ritual o artístico, creado para satisfacer una necesidad expresiva específica de 

un grupo y conservado y transmitido a través de su propio circuito, se transforma en un 

espectáculo para consumo de otro grupo, desconectado de la comunidad de origen. […] 

La 'espectacularización' es un proceso multidimensional. Para empezar, implica un 

movimiento de captura, aprehensión e incluso confinamiento. Se trata de enmarcar, a 

través de la forma, un proceso cultural que tiene una lógica propia, de cara a los sujetos 

que lo producen, pero que ahora tendrá su significado general reorientado con el fin de 

entretener a un sujeto consumidor disociado del proceso creativo de esa tradición. 

(2009, 48) 

 

Esta espectacularización, y el afán de obtener réditos en el mundo de lo público, 

hacía que algunos funcionarios públicos presionaran a los miembros de la Yumbada de 

Cotocollao para que se postularan a las declaratorias patrimoniales. Además del INPC, 

la Yumbada de Cotocollao también recibía invitaciones por parte del área del Municipio 

que trataba este tema: el Instituto Metropolitano de Patrimonio (IMP). En una de estas 

reuniones, una de las funcionarias de esta institución dijo en su presentación: 

 

Tenemos quinientas manifestaciones registradas en un sistema informático nacional del 

patrimonio cultural (SIPCE), pero es importante que aquellas manifestaciones que 

todavía son vigentes, que otorgan un sentido de identidad y pertenencia a las 

comunidades puedan ser subidas en este sistema, puedan ser difundidas, y es un proceso 

continuo, es por eso que el Instituto Metropolitano de Patrimonio se pone a las órdenes 

también de ustedes, de las comunidades para fortalecer las capacidades locales que hay 

en sus comunidades […]. 

Entendemos que la demanda por el reconocimiento del patrimonio cultural 

inmaterial tiene también importante implicaciones sociales, políticas y culturales. La 

participación de la sociedad y particularmente de los grupos interesados en la 

formulación e implementación de acciones de salvaguardia del patrimonio cultural 

inmaterial para nosotros es súper importante y como ya les decía, la articulación con 

otras políticas públicas. 

¿Qué implicaría un reconocimiento, una visibilización, la inclusión en la Lista 

Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial del Ecuador o la inclusión de las 

manifestaciones en la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial de la 



233 

   
 

UNESCO? Dar a conocer mejor el patrimonio cultural inmaterial; lograr que se tome 

mayor conciencia de su importancia y propiciar formas de diálogo que respeten la 

diversidad cultural. Y, digamos, contribuiría a dar a conocer el patrimonio cultural 

inmaterial desde nuestra perspectiva, y es a lo que estamos apuntando, pero primero 

queremos ver qué resultados tenemos después de estos talleres en todo el Distrito 

Metropolitano de Quito. (González 2018) 

 

Frente a este testimonio, uno de los participantes elogió la iniciativa y agregó: 

“sí sería dable que tengamos un taller donde intercambiemos costumbres, ideas, porque 

yo me pude dar cuenta de que no todos hablamos el mismo idioma. Por ejemplo, 

decimos que “la matanza” significa una cosa, otros dicen otra cosa, entonces sí sería 

bueno de tener un taller entre todos para definir de qué mismo se trata y de si realmente 

una Yumbada tiene un significado y la otra, otro. Cosas, así como para compartir” 

(González 2018). Al respecto, alguna vez, la cabecilla de la Yumbada de Cotocollao 

señaló que nadie puede decir qué es la Yumbada de una sola forma, como si fuera una 

sola cosa; porque para cada persona puede ser algo diferente. En efecto, son diferentes 

las apreciaciones que existen al interior de la Yumbada. Hay danzantes que participan 

por su vínculo con la montaña, otros por la fe en San Sebastián y otros por ser una 

tradición ancestral. En este sentido, el testimonio del danzante denota un deseo de 

unificación o estandarización, lo cual es un producto de la influencia del mundo público 

que plantea procesos de homogenización a todo nivel. En esa misma reunión estaba un 

líder de la Yumbada de la Magdalena, quien señaló que: 

 

Las políticas culturales han ayudado en nada, lamentablemente, la Administración 

Zonal Eloy Alfaro históricamente ha dicho que los yumbitos, las yumbitas tienen que 

estar vestidos de igual forma, tienen que estar con uniforme, y algún momento dijeron 

por qué no todos compran unas sandalias del mismo color; hemos dicho que no, que 

nosotros salimos con lo que tenemos, con lo que hacemos, no es estar en teatro, no es 

Jacchigua, no es un grupo folklórico; salimos con lo que estamos. Y los rituales que 

hacemos. El ritual del “yumbo huanuchi” se ha hecho por siglos, ahí en La Magdalena, 

y a veces el Padre Párroco, con todo respeto, ha querido impedir, nosotros hemos 

bailado adentro, afuera, no ha habido esa parte; pero sí ha dicho que, por ejemplo, no 

estén niños, nosotros hemos dicho que tienen que estar presente los niños para la 

transmisión a las nuevas generaciones, la transmisión que debe estar. (González 2018)31 

 

Nuevamente, la máquina de la globalización se intenta imponer a las Yumbadas; 

en este caso a través de la necesidad de uniformar a los danzantes y quedarse 

paralizados en el tiempo. Reduciéndoles en el tiempo a un presente en el que se pueden 

 
31 Reunión organizada por el Instituto Metropolitano de Patrimonio, con representantes de 

algunas Yumbadas, principalmente de la Yumbada de Cotocollao. Se realizó en Quito, el 26 de julio de 

2017.  



234 

   
 

apreciar como objetos/sujetos de consumo; lo cual ha sido propiciado por el Estado y la 

iglesia. Estos códigos masculinos basados en la externalización, se orientan hacia el 

vaciamiento ritual; en donde finalmente lo que queda son los trajes o los movimientos 

que pueden ser capturados por el ojo previamente entrenado para el efecto.  

En otra ocasión, junto a varios Yumbos de varios grupos organizamos una 

reunión para conversar sobre el tema de las declaratorias. Allí, el cabecilla de la 

Yumbada de Pomasqui, Mesías Cabezas, comentó al respecto: 

 

Yo soy miembro de la Yumbada de Pomasqui. Yo tuve una conversación con la señorita 

Carmen Negrete del Municipio, me llegaron a visitar a mi casa; sobre esto que quieren 

hacer patrimonio las Yumbadas, entonces nosotros estuvimos ahí un grupo de ocho 

personas donde estaban las personas más antiguas que son de mi Yumbada, nos 

vinieron a exponer y es verdad, o sea, nos vienen, nos exponen, nos muestran las cosas 

bonitas que puede suceder más adelante pero como nosotros antes de eso ya tuvimos 

una conversación entre nosotros y les preguntamos qué sería de todas las cosas que 

nosotros abarcamos en la fiesta, cómo son los rituales, todo; cómo sería la fiesta cuando 

ellos intervengan en la fiesta, si va a haber cambios, todo eso. Y es verdad, por una 

parte es bueno, como dicen habría más turismo para la parroquia de nosotros, entraría 

dinero a la parroquia pero y a nosotros nos irían quitando las cosas que hemos heredado 

nosotros de muchos años atrás, tal vez, bisabuelos, abuelos y hasta tatarabuelos que son 

de los que nació la tradición esta de las Yumbadas; entonces preguntamos todo eso. 

Los señores nos supieron manifestar que ellos respetarían las tradiciones de 

nosotros, todo, y entraríamos nosotros a eso; nosotros después cuando ellos se fueron 

tuvimos una conversación y nosotros decidimos que no vamos a la patrimonialización, 

no podemos, porque nosotros ya tuvimos un tiempo que nos separamos por otras cosas, 

también se murieron los antiguos y la Yumbada de Pomasqui se perdió, fueron como 

cinco años de pérdida que no estuvimos nadie bailando en esas fiestas, pero cuando 

volvimos a renacer de todo lo perdido que era nos dimos cuenta que una Yumbada no es 

un grupo de baile, una Yumbada no es folklore, una Yumbada nace de muchas familias, 

la unión de la comunidad donde no nos conocemos solamente como integrante de la 

Yumbada, ahí somos todos hermanos, entra esposas, hijos, abuelos, abuelas, madres, 

que van preparando los trajes, la fiesta, van preparando lo que nos vamos a servir entre 

todos y es una hermandad, es una unión de familia. No somos ahí solamente integrantes 

de la Yumbada, sino todos somos una sola familia. (González 2018) 

 

En esa misma reunión la cabecilla de la Yumbada de Cotocollao también 

comentó:  

 

Lo que se estaba señalando, de la folklorización, si nos da un poco de miedo de que 

haya ese robo, de que a los yumbos los folkloricen, que vaya a aparecer por ahí un 

grupito. Sería bueno de plantearnos nosotros como yumbos que somos una reflexión de 

decir: ‘los yumbos somos nosotros, somos herederos de esto’, y que ninguna persona de 

afuera se vista y se vaya a hacer cualquier cosa como yumbo. Esa sería una cosita que sí 

deberíamos conversar bien. (González 2018) 

 

Este temor surge luego de que algunas personas ajenas a las Yumbadas han 

tomado los trajes (trajes rituales que datan de más de 500 años) y danzan simplemente 



235 

   
 

por exhibición, desconociendo completamente el ritual y todo el complejo social que 

está implícito. Las entrevistas y las fotos a los que hacen referencia, son aquellas 

generadas por investigadores o turistas. En varias ocasiones he visto que ha sido tal la 

presencia de mis colegas antropólogos que no han permitido que la fiesta se desarrolle 

con naturalidad; sino en constante interrupción de las luces o de los micrófonos que 

procuran acercarse a quienes están hablando.  

Por fuera del ojo público, las familias de yumbos, hemos caminado muchas 

veces a las montañas. Los encuentros que estos seres han sido el producto de llamados, 

de momentos en los que se siente que estos grandes seres que nos circundan nos 

requieren. A veces llaman en sueños propios, o en los ajenos. En otras ocasiones 

simplemente se siente el llamado. Es un mundo no antropocéntrico lleno de códigos 

completamente ajenos para la matriz occidental para la existencia. En las yumbadas hay 

muchísimo más: hay sentidos de vida o de existencia que van mucho más allá del 

concepto de epistemología, como lo sugiere Patricio Guerrero “no sólo referentes 

teóricos, información y conocimientos para entender la realidad, sino, sobre todo, dichas 

sabidurías, proporcionan referentes de sentido, no sólo para poder comprender la 

realidad y la vida sino también para transformarlas”. (2010, 23), 

 

  



236 

   
 

  



237 

   
 

Conclusiones 

 

 

Como señalé al principio de este texto, mi trabajo se centró en comprender: 

Cómo la institucionalización del llamado Patrimonio Cultural Inmaterial en el Ecuador, 

se constituye en un tipo de relación de poder que se ejerce a nivel de género; pero 

partiendo de una concepción de género que podemos llamar ancestral. Un trabajo que ha 

requerido mucho esfuerzo y que hoy me permite compartir conclusiones de distinta 

naturaleza. 

 

En relación al ejercicio del poder en cuestión… 

 

Después de toda la revisión del mapa de poder en torno a la institucionalización 

del PCI. Considero que es necesario identificar el lugar que ocupan los elementos que 

han sido claves a lo largo del texto: la externalización, la matriz occidental para la 

existencia, la relación Norte Sur, el Sistema Político Patriarcal, el uno de la modernidad, 

la colonización y la colonialidad. Dado que partimos del uso de una concepción de 

género de origen ancestral para la cual lo masculino se manifiesta como una fuerza 

externa; es necesario decir que todos los otros fenómenos descritos no son sino 

expresiones de esta orientación. Es como si las instituciones y procesos descritos 

capitalizaran de diferentes maneras este ímpetu por construir la vida hacia afuera: esto 

es, en una articulación con estructuras de nivel macro (externas al individuo o su 

comunidad) y que cada vez están más consolidadas a nivel global.   

Este proceso que está anclado en la colonización y en la colonialidad del poder, 

se puede observar a través del arte de pintar. Al hablar del mundo y de la humanidad es 

muy difícil pensar en forma totalitaria; porque muchas veces o casi siempre hay grupos 

de personas en donde las cosas suceden de otra manera; por fuera de, en menor grado o 

totalmente en contra de lo propuesto en el centro desde el que estemos observando. Por 

eso prefiero hablar de grandes tendencias. Si lo pensamos en términos de pinturas, las 

tendencias son como una vertiente de un solo color en donde la pintura está muy 

cargada al inicio y poco a poco se va degradando. Siendo la carga del color en un 

determinado segmento, el grado de injerencia o de poder que se puede ejercer. Pero, a 



238 

   
 

pesar de la difuminación y su pérdida de fuerza en ciertos espacios, no podemos dejar 

de observar la fuerza con la que cae la pintura monocromática (de un solo color).  

En este proceso lo que se va instaurando es el color establecido por la matriz 

occidental para la existencia. Sobre lo que se ha ido configurando en nuestro continente 

como las secuelas del proceso de colonización han sido tratadas desde diferentes 

ámbitos y alcances: se ha hablado de imperialismo, globalización, geopolítica del 

conocimiento… Todas, son formas que describen de alguna manera el legado que inició 

en Europa pero que ha trascendido estas fronteras. En este contexto, la comprensión de 

la relación Norte-Sur como categorías móviles son útiles para entender el dinamismo 

subyacente al poder. El poder sí se originó en un lugar en concreto, pero ha ido viajando 

por el mundo, junto al capital y otros tantos procesos. Por eso ha sido importante 

comprender también en qué momento se activa la relación Norte-Sur, misma que se 

activa en función de los capitales que están en juego. 

Capitales como el letrado (en sus diferentes versiones y evoluciones), la 

posesión económica o de algún tipo de fe en la que la divinidad está por fuera de 

nosotros, entre otros capitales, que son las bases para configurar la relación entre el 

Norte y el Sur. En este mapa del poder el Norte está en quienes ostentan este tipo de 

capital frente a los que no lo poseen. Una configuración social que no constituye grupos 

humanos en confrontación, sino personas que se ubican en esta paleta de muchos 

colores. Además, en este proceso de disputa de capitales se va construyendo el Sistema 

Político Patriarcal. 

A través del caso de la institucionalización del PCI hemos visto cómo se ha ido 

configurando la presencia del objeto discursivo del PCI en el Ecuador.  Hemos revisado 

las condiciones que permitieron la configuración de este objetivo discursivo y cómo se 

fue instalando poco a poco en el Ecuador y en el Estado ecuatoriano y gracias a este 

proceso, en la vida de miles de personas cercanas a los temas del PCI (llámense gestores 

o portadores). El Estado en este caso, como lo señala Rita es el ADN del sistema 

político patriarcal (2016), ya que es una institucionalidad que responde a la 

configuración de una relación de poder que es a su vez una relación de género. 

En este caso, al partir de una concepción ancestral de género, hemos podido 

comprender cómo las acciones del Estado, a través del proceso de institucionalización 

del PCI, responden a un proceso de externalización de la vida. En otras palabras, las 

relaciones de poder que se tejen en el quehacer del Estado, son una muestra del sistema 

político patriarcal y de cómo se materializa el proceso de exteriorización de la vida. Es 



239 

   
 

un tipo de orden para la vida que instrumentaliza todo a su paso para generar un sentido 

hacia afuera, como se ha visto a lo largo del estudio. 

Entonces, como estamos hablando de un nivel que trasciende el plano 

antropocéntrico y nos sitúa frente a una discusión sobre la vida en general; es que me he 

visto en la necesidad de hablar de una matriz occidental para la existencia. Porque lo 

que está en juego, no es simplemente la relación entre los llamados portadores y quienes 

estudian, gestionan o se interesan en el PCI; lo que está en el fondo, son profundas 

relaciones de existencia que se encuentran y desencuentran en el camino. Un proceso 

que se entreteje con lo racial, pero que también se inserta en una compleja relación de 

poder que se expresa en el género. 

Lo masculino, como la fuerza que impulsa la vida hacia un mundo exterior, se 

manifiesta en el PCI: al arrancar una parte de los grupos en cuestión y abrazarlos bajo su 

alcance conceptual; al establecer una relación jerárquica con aquello que impulsa la vida 

en otra dirección (como el hecho de existir sin tener que mostrar a nadie que existimos, 

hablando en términos de búsqueda de estatus); al crear todo un complejo institucional, 

que va externalizando la vida, primero desde círculos más pequeños hacia unos más 

grandes y por tanto más externos. Lo primero es el contacto con los portadores, el 

registro de la manifestación, lo que luego se convierte en ficha, y finalmente la naciente 

“información” que ahora se convierte en un objeto de circulación de escala global.  

Es justamente cuando logramos ver los procesos como una muestra de la energía 

o fuerza masculina, que se puede comprender que de fondo lo que subyace es un sentido 

de existencia que establece una relación con el Todo.  

 

En relación al uso de una concepción de género de origen ancestral… 

 

Cómo señalé en las primeras páginas de este trabajo, no fue mi interés construir 

ciencia. No quise construir ideas irrefutables y sólidas; tal como justamente se propone 

en el marco de la construcción científica. Mi interés fue el de entender ciertos procesos 

que he venido analizando a lo largo de los años y cuya razón de ser encontré en los 

postulados ancestrales que explican la vida. Esto tiene varias implicaciones. En primer 

lugar, el lector o lectora de mi tesis no encontrará grandes modelos operativos 

claramente identificables; pero sí podrá observar un gran número de procesos descritos 

que dan cuenta de un escenario mucho mayor: el de la externalización de la vida. Este 

ejercicio intelectual puede concebirse como excéntrico (fuera del centro); porque no 



240 

   
 

responde a los métodos convencionales de investigación. Sin embargo, considero que 

todo lo expuesto tiene una gran solidez que me permite concluir que vivimos ciertos 

procesos políticos que deben ser vistos más allá de los fenómenos antropocéntricos. 

En segundo lugar, debo decir que la utilización de una concepción de género de 

origen ancestral me ha permitido no sólo comprender lo que sucede desde una 

perspectiva más amplia e incluso inmaterial. Además, me ha permitido comprender que 

lo político, entendido como todo aquello que es relevante para la vida, no puede 

concebirse desde una mirada antropocéntrica y material. No podemos tratar el tema de 

la existencia humana analizando simplemente lo que sucede con la materialidad 

inmediata y el mundo de lo visible; porque esto es justamente el reduccionismo al que 

nos ha sometido la herencia colonial. Vivimos en una suerte de cercenamiento que nos 

obliga a ocuparnos de ciertas cosas que se consideran más relevantes y a dejar de lado a 

otras, imposibilitándonos una construcción integral de la humanidad y de una 

concepción de política que transcienda los campos tradicionales de aplicación.  

En tercer lugar, lo político debe ser concebido como todo aquello relacionado 

con nuestra existencia. Todo el conjunto de elementos que nos permitirían vivir en una 

vida con equilibrio, no sólo con la llamada naturaleza como señala el Sumak Kawsay de 

la constitución, sino con Todo, incluyéndonos a nosotros mismos. Un equilibrio que 

pasa por la construcción de la vida, también hacia el interior, con una fuerza de 

naturaleza femenina que se manifiesta en lo comunitario, en lo local, en lo cotidiano. En 

la existencia sin reconocimiento, ni bendiciones externas. En la construcción de lazos 

sociales que cada vez se ven más socapados por la modernidad y todos sus artilugios 

seductores. En la posibilidad de relacionarnos con las plantas, el agua y las montañas 

como lo que son,  seres con vida, y descubrir en el proceso, un tipo de interacción con 

ellos que nos lleve a superar la crisis que actualmente estamos viviendo.  

En cuarto lugar, el observar lo masculino y femenino como fuerzas que 

atraviesan Todo, me ha permitido trabajar con una metodología de comprensión, que no 

implica la búsqueda de elementos/o personas que puedan concebirse como 

ontológicamente masculinas o femeninas; sino que me he visto en la necesidad de 

identificar las fuerzas que operan o que motivan aquello que estoy analizando. Además 

de permitir la comprensión de Todo como una amalgama de posibilidades y relaciones 

de género, esta perspectiva es útil para situar la praxis política sin constituir o identificar 

grupos humanos en confrontación. 



241 

   
 

Finalmente debo decir que en un mundo en el que nacemos y en el que a ratos 

parece que todo está por sentado, debemos preguntarnos quién o qué está detrás de lo 

que se concibe a nivel global como parte de la naturaleza humana y como una necesidad 

casi vital; a sabiendas que lo estamos haciendo está generando una gran crisis de todo 

tipo, y se suele catalogar como “crisis climática”. Y es más importante preguntarnos 

bajo qué parámetros se está estableciendo lo que significa evolución humana. Una 

pregunta, cuya respuesta no pretendo responder en este espacio; pero al menos, desde la 

perspectiva de género que estoy utilizando, podemos imaginar la real evolución humana 

como el equilibrio entre las fuerzas masculinas y femeninas. Un proceso que 

seguramente generará un tipo de institucionalidad complementaria, diferente a la que 

vemos; o que quizás plantee la necesidad de revestir las instituciones que ya conocemos, 

bajo nuevos matices. En todo caso, es una posibilidad que nos permite soñar con un 

mundo diferente en el que las condiciones materiales para la vida sí se puedan mantener 

para las siguientes generaciones.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



242 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



243 

   
 

 

Lista de referencias 

 

 

Acosta, Alberto. 2009. “Siempre más democracia, nunca menos: a manera de prólogo”. 

En El Buen Vivir: una vía para el desarrollo, editado por Alberto Acosta y 

Esperanza Martínez , 19-30. Quito: Abya-Yala. 

—. 2012. Buen Vivir - Sumak Kawsay: una oportunidad para imaginar otros mundos. 

Quito: Abya Yala.  

Agee, Philip. 2015. La CIA contra América Latina: caso especial: Ecuador. Quito: 

Ministerio de Relaciones Exteriores y Movilidad Humana. 

Aguirre, María José. 2018. Las tejedoras de paja toquilla de la provincia del Azuay y 

los dilemas de la declaratoria del tejido como patrimonio inmaterial. Tesis 

(Maestría en Estudios de la Cultura. Mención en Políticas Culturales). 

Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador. 

Albán, Adolfo. 2006. “Conocimiento y lugar: más allá de la razón hay un mundo de 

colores”. En Texiendo textos y saberes. Cinco hilos para pensar los estudios 

culturales, la colonialidad y la interculturalidad, compilado por Adolfo, 59-82. 

Popayán: Universidad del Cauca. 

Alcaldía de Guaranda. 2019. “Inscripciónes abiertas para reina y taita carnaval 2020”. 

Guaranda Alcaldía. http://www.guaranda.gob.ec/newsiteCMT/inscripciones-

abiertas-para-reina-y-taita-carnaval-2020/  

Alvarado, Stalin Isaac. 2022. Del patrimonio cultural, la marimba y las subjetividades 

instrumentalizadas en Esmeraldas. Tesis (Maestría en Gestión Cultural y 

Políticas Culturales). Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.  

Andrade, Susana. 2016. “La construcción del discurso sobre patrimonio inmaterial y las 

políticas culturales en el Ecuador”. Revista Puce 102: 3-34. 

Andrade, Susana et.al. 2020. Patrimonio cultural inmaterial: apropiación y 

resistencias. Quito: PUCE. 

Anzaldúa, Gloria. 1987. Borderlands, la Frontera. The New Mestiza. San Francisco: 

Aunt Luke Books. 

Arizpe, Lourdes. 2006. “Los debates internacionales en torno al Patrimonio Cultural 

Inmaterial”. Revista Cuicuilco (Escuela Nacional de Antropología e Historia), 

septiembre-diciembre: 13-27. https://www.redalyc.org/pdf/351/35103802.pdf 



244 

   
 

Assembleia Legislativa de Sao Paulo. 2012. Relatorio para a Comissão da Verdade/ 

deputado Adriano Diogo. Relatorio. Sao Paulo: Marzo. 

Atiaga, Sara. 2001. Proceso de Declaratoria como Patrimonio Cultural Intangible La 

Fiesta del Corpus Cristi . Inédito. Quito: INPC. 

Avilés, Efren. 2020. “Enciclopedia del Ecuador”. Enciclopedia del Ecuador. Accedido 

7 de septiembre. http://www.enciclopediadelecuador.com/historia-del-

ecuador/casa-la-cultura-ecuatoriana/. 

Bhabha, Homik. 1994. El Lugar de la Cultura. Buenos Aires: Manantial. 

Bilhaut, Anne-Gaël. 2011. El Sueño de los Záparas. Patrimonio Onírico de un pueblo 

de la Alta Amazonía. Quito: FLACSO / Abya-Yala. 

Bilhaut, Anne- Gaël y Silvian Macedo. 2012. Tradición, escritura y patrimonialización. 

Quito, Ecuador : Abya Yala. 

Bordieu, Pierre. 1991. El Sentido Práctico. Madrid: Taurus Humanidades. 

Bortolotto, Chiara. 2014. “La problemática del patrimonio cultural inmaterial”. Revista 

de Gestión Cultural 1 (1): 1-22. 

https://polipapers.upv.es/index.php/cs/article/download/3162/3610/10485 

Bouchenaki, Mounir. 2004. “Editorial”. Revista Museum Internacional 221/222, mayo: 

7-12. http://portal.unesco.org/culture/es/ev.php-

URL_ID=18160&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=-465.html. 

Bourdieu, Pierre. 1997. Razones prácticas sobre la teoría de la acción.Barcelona: 

Anagrama. 

Cabrera, Santiago. (2011). "Reflexiones alrededor del inventario del patrimonio cultural 

inmaterial ecuatoriano. El registro del santuario de El Quinche". En Apuntes 24 

(1), 106-123. 

—. 2014. "Péndulos. Política patrimonial y conflictos socioculturales en Ecuador. Breve 

apostilla para un debate pendiente". En Paper Universitario, 1-14. 

—. 2025. “Discursos autorizados y desequilibrios territoriales en la Lista Representativa 

del Patrimonio Inmaterial del Ecuador”. En Revista colombiana de Antropología 

Vol. 61, N.° 3, 1-32. 

Capel, Horacio. 2006. “Prólogo”. En La ciudad y los otros: Quito 1860-1940. 

Higienismo, ornato y policía., de Eduardo Kingman, 17-34. Quito: FLACSO / 

Universitat Rovira I Virgili. 

Cardacia, Dora. 2001. “Women, intangible heritage and development a feasibility 

study”. Unesco. https://ich.UNESCO.org/doc/src/00169-EN.pdf. 



245 

   
 

Carrión, Benjamín. 1943. Cartas al Ecuador. Quito: Gutenberg. 

Carvalho, José Jorge. 2002. “Poder e Silenciamento na Representação Etnográfica”. 

Série Antropologia 316: 2-21. 

http://biblioteca.funai.gov.br/media/pdf/Folheto49/FO-CX-49-3138-2003.PDF 

—. 2009. “‘Espetacularização’ e ‘canibalização’ das culturas populares na América 

Latina”. Anthropológicas: Revista da Universidade Federal de Pernambuco 20: 

39-76. 

https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistaanthropologicas/article/viewFile/23675/

19331 

Casa de la Cultura Ecuatoriana. 2020. “Breve Historia de la Casa de la Cultura 

Ecuatoriana Benjamín Carrión”. Casa de la Cultura. Accedido 7 de septiembre. 

http://casadelacultura.gob.ec/archivo.php?ar_id=10&ge_id=18&title=Casa%20d

e%20la%20Cultura%20Ecuatoriana&palabrasclaves=Casa%20de%20la%20Cul

tura%20Ecuatoriana,%20Historia,%20Historia%20y%20linea%20de%20tiempo

,%20benjam%EF%BF%BDn%20carri%EF%BF%BDn,%20valor. 

Castells, Manuel. 2022. “Globalización. Identidad y Estado en América Latina”. Flacso 

Andes. Accedido 3 de septiembre. 

https://flacsoandes.edu.ec/sites/default/files/agora/files/1266426228.globalizacio

n_castells.pdf. 

Chakrabarty, Dipesh. 2013. “Historias de las minorías, pasados subalternos”. En 

Estudios Subalternos: Una cartografía a (des) tiempo, compilado por Raúl 

Rodríguez, 197-218. Colombia: Universidad del Cauca. 

Comité Intergubernamental para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial. 

2017. “Open-ended intergovernmental working group on developing an overall 

results framework for the Convention. Report to the Intergovernmental 

Committee, Chengdu”. UNESCO. https://ich.Unesco.org/es/12com-wg 

Congreso del Perú. 1999 “Anexos de la presente publicación. 1. Protocolo de Paz, 

Amistad y Límites entre Perú y Ecuador”. Congreso del Perú. 

https://www4.congreso.gob.pe/comisiones/1999/exteriores/libro1/2avolum/09pr

otoc.htm  

Correa Rodríguez, Liliana Patricia. 2015. Imágenes desde la institución: experiencias 

de representación fotográfica en artesanos de paja toquilla luego de su 

inclusión en la lista representativa de Unesco en 2012. Un acercamiento a los 

tejedores de Pile, Manabí. Tesis de maestría, Flacso Ecuador.  



246 

   
 

Corzo, Miguel Ángel. 1993. Conservación arqueológica in situ : memoria de las 

reuniones, 6-13 de abril de 1986. México: INAH. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=1505 

Costales Samaniego, Alfredo. 2009. La Yumbada de Cotocollao. Quito. Texto inédito. 

CRESPIAL. 2020a. “Documentos fundacionales”. CRESPIAL. Accedido 2 de 

septiembre. https://crespial.org/documentos-fundacionales/ Brasilia. 

—. 2005. “Declaracion de Yucay”. Crespial. 23 de Agosto . 

http://www.crespial.org/wp-

content/uploads/2019/08/declaracion_yucay_2005_esp.pdf. 

—. 2020b ¿Qué es el Crespial? Crespial. Accedido el 1 de febrero de 2019. 

http://crespial.org/que-es-el-crespial/. 

Diario La Hora. “Rodrigo Pallares puso a Quito en la cima del mundo”. Diario La 

Hora, 5 de septiembre de 2018.  

Durkheim, Emile. 2001. Las reglas del método sociológico. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

EC Asamblea Nacional. 2010. “Ley Orgánica de Educación Superior”. UNESCO. 6 de 

octubre. 

https://siteal.iiep.UNESCO.org/sites/default/files/sit_accion_files/ec_6011.pdf. 

—. 2016a. “Código Orgánico de la Economía Social de los Conocimientos”. Ministerio 

del Ambiente. 9 de diciembre. https://www.ambiente.gob.ec/wp-

content/uploads/downloads/2018/05/Codigo-Organico-Economia-Social-de-los-

Conosimientos.pdf. 

—. 2016b. “Ley Orgánica de Tierras Rurales y Territorios Ancestrales”. Ministerio del 

Ambiente. 14 de marzo. https://www.ambiente.gob.ec/wp-

content/uploads/downloads/2018/09/Ley-Organica-de-Tierras-Rurales-y-

Territorios-Ancestrales.pdf. 

—. 2017a. “Ley Orgánica de Agrodiversidad, Semillas y fomento de la Agricultura 

Sustentable”. Registro Oficial. 8 de junio. 

https://www.gob.ec/sites/default/files/regulations/2018-11/Ley-

Org%C3%A1nica-de-Agrobiodiversidad-Semillas-y-Fomento-de-la-

Agricultura-Sustentable.pdf. 

—. 2017b. “Resolucion que declara a la provincia de Bolívar como la provincia 

de_identidad patrimonial cultural turistica emprendedora y productiva”. 9 de 

noviembre. 



247 

   
 

https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/resolucion_que_declara

_a_la_provincia_de_bolivar_como_la_provincia_de_identidad_patrimonial_cult

ural_turistica_emprendedora_y_productiva_09-11-2017.pdf. 

EC Comisión Legislativa y de Fiscalización. 2009. Ley Orgánica del Régimen de la 

Soberania Alimentaria- Registro Oficial No. 583. Ley, Quito: Editora Nacional. 

EC Gobierno del Ecuador. 1901. República del Ecuador. Administración del Gral. Eloy 

Alfaro. Decretos y Leyes sancionados en el año 1900. Quito: Imprenta Nacional. 

—. 1937. “Modus Vivendi que restablece las relaciones amistosas y la Santa Sede”. 

Decreto Supremo, Quito. 

—. 1945. Ley de Patrimonio Artístico Registro Oficial 235. Ley, Quito: Editora 

Nacional. 

—. 1946. Constitución de 1946. Quito. 

—. 1967. Constitución de 1967. Quito. 

—. 1978. Decreto 2600. Quito. 

—. 1979. Constitución Política del año 1979. Quito. 

—. 1984. Reglamento General de la Ley de Patrimonio Cultural. Quito. 

—. 1995. “Reglamento Orgánico Funcional del Instituto Nacional de Patrimonio 

Cultural. Registro Oficial 607, el 9 de enero. Quito. 

—. 1996. “Reglamento orgánico funcional del Instituto Nacional de Patrimonio 

Cultural. Emitido bajo Resolución del Directorio del INPC, Registro Oficial No. 

72 del 20 de noviembre de 1996”. UNESCO. 11 de octubre. 

https://zh.UNESCO.org/sites/default/files/ecuador_resolucion_instituto_naciona

l_patrimonio_11_10_1996_spa_orof.pdf. 

—. 2002. Plan de Descentralización que tendrá como marco referencial para la 

negociación y suscripción de convenios con los gobiernos seccionales 

autónomos; Reglamento Orgánico Estructural Sustitutivo. Registro Oficial 673, 

30 de septiembre. 

—. 2004a. “Estatuto Orgánico por Procesos del Instituto Nacional de Patrimonio 

Cultural”. Registro Oficial 439-2004-INPC-Lunes, 11 de octubre. 

—. 2004b. Ley de Patrimonio Cultural. 

—. 2007a. Decreto Ejecutivo No. 117-A 33. Quito. 

—. 2007b. “Plan de Recuperación del Patrimonio Cultural del Ecuador”. Unidad 

técnica de patrimonio cultural. https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/sos-

patrimonio/. 



248 

   
 

—. 2007c. Registro Oficial 22, 14 de febrero. 

—. 2007d . Registro Oficial 33. Quito. 

—. 2007e. Decreto ejecutivo No. 816, Quito 

—. 2008a. Constitución de 2008. Registro Oficial 49, 20 de octubre.  

—. 2008b. Registro Oficial 246, 7 de enero. 

—. 2011. “Ley Orgánica de Educación Intercultural”. CEPAL. 31 de marzo. 

https://oig.cepal.org/sites/default/files/2011_leyeducacionintercultural_ecu.pdf 

—. 2012. “Instructivo de procedimientos para la solicitud de declaratoria de Patrimonio 

Cultural Inmaterial”. Registro oficial 465. Resolución Administrativa 159- DE-

INPC-2012, Quito. 

—. 2013. Decreto Ejecutivo 1507. Quito. 

—. 2014. Report on the implementation of the Convention and on the status of elements 

inscribed on the Representative List of the Intangible Cultural Heritage of 

Humanity, Quito: INPC. 

—. 2016. Ley Organica de Cultura. Quito. 

—. 2017. Reglamento general a la Ley Orgánica de Cultura. 6 de junio.  

—. 2022. “Calendario Festivo del Patrimonio Cultural Inmaterial Nacional Sierra”. 

INPC. Accedido 1 de septiembre de 2022. 

https://www.patrimoniocultural.gob.ec/9689-2/. 

EC Ministerio de Educación y Cultura. 2002. Acuerdo Ministerial n.º 4291. Quito.  

—. 2005a. Acuerdo 0351. Quito: INPC. 

—. 2005b. Acuerdo Ministerial n.° 0351. Quito. 

—. 2018. “Norma Técnica PCI”. INPC. 2 de agosto. 

https://site.INPC.gob.ec/pdfs/lotaip2020/marzo/NormaTecnicaPCI.pdf. 

EC Ministerio de Salud Pública. 2010. Salud, interculturalidad y derechos: Claves para 

la reconstrucción del Sumak Kawsay-Buen Vivir. Quito: Ministerio de Salud 

Pública. 

EC Presidencia de la República. 2010. “Código Orgánico Organización Territorial 

Autonomía Descentralización”. OAS. 

https://www.oas.org/juridico/pdfs/mesicic4_ecu_org.pdf. 

Echeverria, Bolivar. 2011. Ensayos Políticos. Quito: Ministerio de Coordinación de la 

Política y Gobiernos Autónomos Descentralizados. 

El Comercio. 2012. "Decisión sobre ex Escuela de las Américas no es anti 

estadounidense". El Comercio, 4 de julio. 



249 

   
 

https://www.elcomercio.com/actualidad/politica/decision-ex-escuela-de-

americas.html. 

El Telégrafo. 2022. "Una pequeña y gran nación de cultura". El Telégrafo. Accedido 3 

de septiembre. https://www.eltelegrafo.com.ec/noticias/editoriales/1/una-

pequena-y-gran-nacion-de-cultura. 

Eliade, Mircea. 1981. Lo Sagrado y lo Profano. Guadarrama/Punto Omega. 

Eljuri, Gabriela. s.f. “El Inventario del Patrimonio Cultural Inmaterial en el Ecuador. La 

experiencia en la Provincia del Azuay”. Informe inédito. 

—. 2019. Estado del arte de la gestión del Patrimonio Cultural Inmaterial en América 

Latina. Ecuador. Estado del arte. Perú: Crespial, 12-66. 

Embajada del Ecuador en España. 2021. “Freddy Ehlers: 'El progreso de un país no se 

puede medir en cifras, sino con el grado de felicidad de sus ciudadanos'“. 

Embajada de España. Accedido 4 de enero. 

https://espana.embajada.gob.ec/freddy-ehlers-el-progreso-de-un-pais-no-se-

puede-medir-en-cifras-sino-con-el-grado-de-felicidad-de-sus-ciudadanos/. 

Escobar, Arturo. 2007. La invención del Tercer Mundo. Construcción y deconstrucción 

del desarrollo. Caracas: Fundación Editorial el Perro y la Rana. 

—. 2013. “En el trasfondo de nuestra cultura: la tradición racionalista y el problema del 

dualismo ontológico”. Editado por Universidad Colegio Mayor de 

Cundinamarca. Tabula Rasa 18 (Enero-junio): 15-42. 

Estermann, Josef. 2021. Filosofía Andina: sabiduría indígena para un mundo nuevo. 

Buenos Aires:Arkho Ediciones. 

Federici, Silvia. 2004. Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. 

Madrid:Traficante de Sueños. 

Foucault, Michel. 1970. La arqueología del saber. México: Siglo XXI. 

—. 1980a. “El ojo del poder”. En El Panóptico, de Jeremías. Bentham. Madrid: La 

Piqueta,. 

—. 1980b. Microfísica del poder. Madrid: Edissa. 

—. 2002. Vigilar y castigar : nacimiento de la prisión. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Gaëtan, Juillard, y Catherine Lara. 2011. El Sistema ABACO del Instituto Nacional de 

Patrimonio Cultural. Accedido 17 de noviembre. https://www.arqueo-

ecuatoriana.ec/es/noticias/noticias/1423-el-sistema-abaco-del-INPC. 



250 

   
 

García Canclini, Néstor. 1996. Culturas en Globalización. América Latina-Europa-

Estados Unidos: libre comercio e integración. Caracas: CNCA-CLACSO-

Nueva Sociedad. 

—. 1999. “Los usos sociales del Patrimonio Cultural”. Patrimonio Etnológico. Nuevas 

perspectivas de estudio (Consejería de Cultura. Junta de Andalucía): 16-33. 

García, Fernando, y Carolina Páez. 2021. “50 años de profesionalización de la 

Antropología ecuatoriana: temas derroteros y perspectivas”. Vibrant: Virtual 

Brazilian Anthropology: 1-17. 

García, Lorenzo. 1999. Historia de las Misiones en la Amazonía Ecuatoriana. Quito: 

Abya-Yala. 

García, María Pilar. 2011. El patrimonio cultural. Conceptos Básicos. Zaragoza: 

Prensas Universitarias de Zaragoza. 

Gobiernos de las Repúblicas Américanas. 1942. “Acta Final de la Tercera Reunión de 

Consulta de los Ministros de Relaciones Exteriores de las Repúblicas 

Americanas”. Río de Janeiro. 

Goffman, Irving. 2006. Estigma: La Identidad Deteriorada. Buenos Aires: Amorrortu. 

González, Laura. 2016. La USAID. Quito: Abya Yala.González, Laura.  

—. González, Laura. 2018. Diario de campo. Quito. 

—. González, Laura. 2025. "¿Qué pasa con las ciencias sociales en la construc-ción del 

proyecto político de la interculturalidad?" Desde el Sur, 17(3), e0074. 

https://revistas.cientifica.edu.pe/index.php/desdeelsur/article/view/2211/DES-

1703-2025-0074 

Gregoriana, Pontificia Universidad. 1937. “Recursos canónicos”. Iuscangreg. 

https://www.iuscangreg.it/conc/ecuador-1937.pdf  

Guerrero, Patricio. 2010. Corazonar. una antropología comprometida con la vida 

Miradas otras desde Abya-Yala para la decolonización del poder, del saber y 

del ser. Quito: Abya-Yala. 

—. 2016. “Miradas metodológica”. En El Trabajo Antropológico. Miradas teóricas, 

metodológicas, etnográficas y experiencias desde la vida., editado por Patricio 

Guerrero et. al, 23-206. Quito: Abya Yala-UPS. 

—. 2004. USurpación simbólica, identidad y poder. La fiesta como escenario de lucha 

de sentidos. Quito: UASB-Abya Yala-Corporación Editora Nacional. 

Hall, Stuart. 2013. “El espectáculo del Otro”. En Trayectorias y problemáticas en 

estudios culturales, editado por Eduardo Restrepo et.al. Quito: 



251 

   
 

UASB/Corporación Editora/Universidad Javeriana/Instituto de Estudios 

Peruanos. 

Grijalva, Juan Carlos. 2014. "Introducción: Vasconcelos/Carrión, una democratización 

cultural restringida". En De Atahuallpa a Cuahtémoc. Los Nacionalismos 

Culturales de Benjamín Carrión y José Vasconcelos, editado por Grijalva, Juan 

Carlos y Michael Handelsman. Quito: Museo de la Ciudad, Instituto 

Internacional de Literatura Iberoamericana.   

Haraway, Donna. 1984. Manifiesto Ciborg. El sueño irónico de un lenguaje común 

para las mujeres en el circuito integrado. Traducido por Manuel Talens. 

Heritage and development. 2020. “Heritage and development”. Proyecto Regional 

Patrimonio Cultural, Urbano- Ambiental Para América Latina y el Caribe 

(RLA) PNUD - UNESCO (1976 - 1995). Accedido 19 de septiembre. 

https://www.heritageanddevelopment.org/lista_info.php. 

Huntington, Samuel. 1957. The Soldier and the State.The Theory and Politics of Civil-

Military Relations. Londres: Universidad de Harvard. 

INPC. 2022. “Decreto de Emergencia”. INPC. Accedido 3 de junio. 

https://site.inpc.gob.ec/pdfs/Publicaciones/decretodemergencia.pdf. 

—. 2022. “Presentación taller para la formación y seguimiento de los técnicos de la 

AME”. Calameo. Accedido 1 de septiembre. 

https://es.calameo.com/read/001699690b67393e29203. 

—. 2011. “Manual de uso para el ABACO”. Issuu. 

https://issuu.com/inpc/docs/inpc_abaco. 

—. 2012a. Instructivo para Fichas de Registro e Inventario, Patrimonio Cultural 

Inmaterial. Quito: INPC.  

—. 2012b. “INPC 32 Años”. Issuu. https://issuu.com/inpc/docs/suplemento_32_a_os  

—. 2013. Guía Metodológica para la salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial. 

Quito: INPC. 

—.2017. “Decreto de emergencia del patrimonio cultural”. Issuu. 

https://issuu.com/inpc/docs/decreto_de_emergencia_173183e10a6d0f. 

—. 2018. “Memoria del Encuentro Amexcid-INPC”. Quito: INPC. 

Instituto de Antropología y Geografía. 1956. Revista Llagta. Quito: Instituto de 

Antropología y Geografía. 



252 

   
 

Instituto de Idiomas, Ciencias y Saberes Ancestrales. 2016. “Instituto de Idiomas, 

Ciencias y Saberes Ancestrales”. Docplayer. https://docplayer.es/54612569-

Instituto-de-idiomas-ciencias-y-saberes-ancestrales.html. 

Instituto Metropolitano de Patrimonio. 2012. “Antecedentes”. Instituto Metropolitano 

de Patrimonio, IMP. http://www.patrimonio.quito.gob.ec/?p=8  

Juillard, Gaëtan, y Catherine Lara. 2011. “El Sistema ABACO del Instituto Nacional de 

Patrimonio Cultural”. Antropologia Ecuatoriana. https://www.arqueo-

ecuatoriana.ec/es/noticias/noticias/1423-el-sistema-abaco-del-INPC. 

Jung, Carl Gustav. 1970. Arquetipos e Inconsciente Colectivo. Buenos Aires: Paidós. 

—. 1997. “Prólogo de C.G. Jung. Barcelona: Círculo de Lectores.” En I Ching. El Libro 

de las Mutaciones, de Richard Wilheim. Barcelona: Círculo de Lectores. 

Jung, Carl Gustav, y Richard Wilheim. 1955. El Secreto de la Flor de Oro. Un Libro de 

la Vida China. Barcelona: Paidós. 

Kingman, Eduardo. 2006. La ciudad y los otros: Quito 1860-1940. Higienismo, ornato 

y policía. Quito: FLACSO-Universitat Rovira I Virgili. 

—. 2012. "San Roque y los estudios sociales urbanos". En San Roque: indígenas 

urbanos, seguridad y patrimonio, compilado por Eduardo Kingman, 7-20. Quito: 

FLACSO, Sede Ecuador: HEIFER, Ecuador. 

Lander, Edgardo. 2000. “Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos”. En La 

colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 

Latinoamericanas, compilado por Edgardo Lander, 11-40. Buenos Aires: 

CLACSO. 

—. 2011. “El Estado en los actuales procesos de cambio en América Latina: Proyectos 

complementarios/divergentes en sociedades heterogéneas”. En Más allá del 

desarrollo, compilado por Miriam Lang y Mokrani Dunia, 121-144. México: 

Fundación Rosa Luxemburgo-Abya Yala. 

—. 2014. “Un Planeta en Crisis. El papel de las formas hegemónicas de producción de 

conocimiento”. En América Latina y el Caribe. Un continente, múltiples 

miradas, coordinado por Carosio Alba, Catalina Banko y Nelly Prigorian, 271-

286. Caracas: CLACSO/CELARG. 

Marcos, Sylvia. 2010. Tomado de los labios: género y eros en Mesoamérica. Quito: 

Abya Yala. 

Marcuse, Herbert. 1993. Marcuse, Herbert, El Hombre Unidimensional. Ensayo sobre 

la ideología de la Sociedad Industrial Avanzada. Barcelona: Planeta-Agostini. 



253 

   
 

Márquez Peña, Mónica. 2012. Lo que el tiempo se llevó: el pueblo zápara como 

patrimonio intangible. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, Sede 

Ecuador; Corporación Editora Nacional; Abya Yala. 

Marzal, Manuel. 2016. Historia de la Antropología. Volumen II. Antropología Cultural. 

Quito: Abya Yala. 

Merchant, Carolyne. 1989. The Death of Nature: Women, Ecology, and the Scientific 

Revolution. New York: Harper & Row. 

Ministerio Coordinador de Patrimonio. 2007. “Plan de Protección y Recuperacion del 

Patrimonio Cultural del Ecuador- PPRPC”. Cultura y Patrimonio. 

https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/wp-

content/uploads/downloads/2015/06/S.O.S.pdf. 

—. 2009. Decreto de Emergencia del Patrimonio Cultural. Un aporte inédito al rescate 

de nuestra identidad. Quito: Ministerio Coordinador de Patrimonio. 

Ministerio de Agricultura y Ganadería. 2021. “MAG rescata saberes ancestrales de 

mujeres rurales de Chimborazo”. Ministerio de Agricultura y Ganadería. 

https://www.agricultura.gob.ec/mag-rescata-saberes-ancestrales-de-mujeres-

rurales-de-chimborazo/  

Ministerio de Cultura y Patrimonio. 2016. Informe 2012–2016 sobre protección y 

promoción de la diversidad de las expresiones culturales. 

https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/para-convencion-2005-de-la-UNESCO-

ecuador-redactara-informe-2012-2016-sobre-proteccion-y-promocion-de-la-

diversidad-de-las-expresiones-culturales/ 

Ministerio del Ambiente. 2022. “Taller ‘Saberes y Prácticas Ancestrales para el Manejo 

Forestal Sostenible’ se desarrolla en Imbabura”. MInisterio del Ambiente. 

Accedido 8 de julio. https://www.ambiente.gob.ec/taller-saberes-y-practicas-

ancestrales-para-el-manejo-forestal-sostenible-se-desarrolla-en-imbabura/. 

Ministerio de Turismo. 2018. “Mama Negra, simbiosis de las culturas y expresiones 

populares”. Ministerio de Turismo. https://www.turismo.gob.ec/mama-negra-

simbiosis-de-las-culturas-y-expresiones-populares/ (accedido: 1 de septiembre 

de 2022). 

Morales, Pablo. 2008. “Estado del Arte del Patrimonio Cultural Inmaterial-Ecuador”. 

En Estado del Arte del Patrimonio Cultural Inmaterial, de CRESPIAL, 236-

278. Cusco: CRESPIAL. 



254 

   
 

Movimiento Ciudadano Contrato Social por la educación en el Ecuador. 2012. 

Educación y buen vivir: reflexiones sobre su construcción. Quito: Movimiento 

Ciudadano Contrato Social por la Educación en el Ecuador. 

Munjeri,Dawson. 2004. “Patrimonio Material e Inmaterial: de la Diferencia a la 

Convergencia”. Museum internacional, LVI,: 13-21. 

Naciones Unidas. 2020. “Historia de las Naciones Unidas”. Naciones Unidas. Accedido 

18 de agosto. https://www.un.org/es/sections/history/history-united-nations/ 

Neira, Mariana. 2015. “Esto se podría pagar con la plata del buen vivir de Freddy 

Ehlers”. Plan V. https://www.planv.com.ec/historias/politica/esto-se-podria-

pagar-con-la-plata-del-buen-vivir-freddy-ehlers  

Nizkor, Equipo. 2012. “Maxus y Harvard acusados de robar y comerciar con el ADN 

indígena waorani”. Derechos. 

http://www.derechos.org/nizkor/ecuador/doc/waoranis1.html. 

OAS. 1969. “Convención de Viena sobre el derecho de los tratados”. OAS. 

https://www.oas.org/xxxivga/spanish/reference_docs/convencion_viena.pdf  

Observatorio de Gasto Público. 2018. “La Secretaría del Buen Vivir, un gasto sin 

sentido”. Informes del observatorio. https://www.gastopublico.org/informes-del-

observatorio/la-secretaria-del-buen-vivir-un-gasto-sin-sentido  

OEA. 1981. Acuerdo entre el gobierno del Ecuador y la Secretaria general de la 

Organización de los Estados Americanos para el establecimiento de un Centro 

Interamericano de Artesanías y Artes Populares. 26 de mayo. 

http://www.cidap.gob.ec/images/stories/pdfs/ley_transparencia_2017/normativa/

Acuerdo_OEA.pdf  

—. 2013. “La cultura en la Organización de los Estados Americanos. Una retrospectiva 

(1889-2013)”. OAS. http://scm.oas.org/pdfs/2013/cidi03965s.pdf 

OMS. 56ª Asamblea Mundial de la Salud. Informe sobre Medicina Tradicional. Informe 

de reunión. OMS, 2003. 

Oviedo Freire, Atawallpa. 2013. Buen Vivir vs. Sumak Kawsay. Reforma Capitalista y 

Revolución Alter-nativa. Buenos Aires: Ediciones CICCUS. 

Pallares, Rodrigo. “Preservación monumental en el Ecuador”. Cultura. Revista del 

Banco Central del Ecuador. VI, nº 18 (enero-abril 1984): 380-395. 

Polo, Rafael. 2002. Los intelectuales y la narrativa mestiza en el Ecuador. Quito: 

UASB, Abya Yala, CEN. 



255 

   
 

Prada, Raúl. 2011. “El vivir bien como alternativa civilizatoria: modelo de estado y 

modelo económico”. En Más allá del DESARROLLO, editado por Grupo 

Permanente de Trabajo sobre Alternativas al DESARROLLO, 227-256. Quito: 

Abya-Yala / Fundación Rosa Luxemburgo. 

Quijano, Aníbal. 1991. "Colonialidad y modernidad / racionalidad". Perú Indígena 13 

(29): 11-29. 

—. 2014a. “América Latina en la economía mundial”. En Cuestiones y horizontes: De 

la Dependencia Histórico-Estructural a la Colonialidad/Descolonialidad del 

Poder., de Aníbal. Quijano, 199-214. Buenos Aires: CLACSO. 

—. 2014b. “Colonialidad del poder y clasificación social”. En Cuestiones y Horizontes. 

De la Dependencia Histórico-Estructural a la Colonialidad/Descolonialidad del 

Poder., de Aníbal. Quijano, 285-330. Buenos Aires: CLACSO. 

—. 2014c. “Un Enfoque Latinoamericano”. En Cuestiones y Horizontes. De la 

Dependencia Histórico-Estructural a la Colonialidad/Descolonialidad del 

Poder, de Aníbal. Quijano, 705-732. Buenos Aires: CLACSO. 

Ramírez, René. 2010. “Socialismo del sumak kawsay o biosocialismo republicano”. En 

Los Nuevos Retos de América Latina: Socialismo y Sumak Kawsay, 55-76. 

Quito: SENPLADES. 

Ramírez, René. 2012. Conocimiento y emancipación social. Quito: Senescyt. 

Real Academia Española y Asociación de Academias de la Lengua Española. 2021. 

Diccionario de la lengua española. https://dle.rae.es.es. 

Richard, Nelly. 2012. “Localidades del saber: ubicación, contextos y traducción”. En 

Colonialidad/decolonialidad del poder/saber. Miradas desde el Sur., editado por 

la Universidad Austral de Chile, 99-106. Valdivia: Ediciones Universidad 

Austral de Chile. 

RiobambaEcuador. 2007. “Riobamba en la Red (Un acercamiento a su historia)”. 

Riobamba en la Red 14 de octubre. 

http://riobambaecuador.blogspot.com/2007/10/la-custodia-mas-importante-del-

ecuador.html 

Rivera, Silvia. 2004. “La noción de 'derecho' o las paradojas de la modernidad 

postcolonial: indígenas y mujeres en Bolivia”. Aportes Andinos. Aportes sobre 

diversidad, diferencia e identidad., octubre: 1-15. 

Santiana, Antonio. 1964. Creación de la catedra de Folklore en el instituto de 

antropología de la Universidad Central. Quito: Universitaria. 



256 

   
 

Schmitt, Carl. 2009. El Concepto de lo Político. Madrid: Alianza Editorial. 

Secretaría de Cultura. 2013. Cultura y política cultural en el DMQ: una colección de 

ensayos. Quito: Municipio del Distrito Metropolitano de Quito. 

Secretaria Nacional de la Administración Pública. 2014 “Gobierno Por Resultados- 

GPR. Premio Interamericano a la Innovación para la Gestión Pública Efectiva”. 

OAS. 

https://www.oas.org/es/sap/dgpe/innovacion/Banco/docs_paises/Ecuador_Planif

icacion_2014.pdf 

 Segato, Rita. 2003. Las Estructuras Elementales de la Violencia. Ensayos sobre género 

entre la antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos. Bernal: 

Universidad Nacional de Quilmes. 

—. 2007. La nación y sus otros: Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de 

Políticas de la Identidad. Buenos Aires: Prometeo. 

—. 2010a. “Género y colonialidad: en busca de claves de lectura y de un vocabulario 

estratégico”. En La Cuestión Decolonial, editado por Aníbal y Julio Mejía 

Navarrete Quijano. Lima: Cátedra América Latina y la Colonialidad del Poder. 

—. 2010b. “Los cauces profundos de la raza latinoamericana: una relectura del 

mestizaje”. Editado por CLACSO. Crítica y Emancipación 3: 15-45. 

—. 2014. “El Sexo y la Norma: Frente Estatal, Patriarcado, desposesión, colonialidad”. 

Estudios Feministas 2 (22): 593-616. 

—. 2016. La Guerra contra las Mujeres. Madrid: Traficante de Sueños. 

—. 2018a. “Pedagogías de la Crueldad”. Revista de la Universidad de Mexico: 11-14 y 

44-47. 

—. 2018b. “Refundar el feminismo para refundar la política”. Textos correspondientes 

al congreso “Cuerpos, despojos, territorios: vida amenazada”, que se llevó a 

cabo en Quito, en la Universidad Andina Simón Bolívar. Quito: UASB. 1-17. 

—. 2020a. Casa Abierta al Tiempo, Universidad Autónoma Metropolitana. 10 de mayo. 

http://www.cua.uam.mx/news/miscelanea/rita-segato-comprender-la-

masculinidad-es-un-acto-politico (accedido: 26 de agosto de 2022). 

—. 2020b. Examinando el mandato de masculinidad y sus consecuencias.. 

youtube.com/watch?v=ffHKKeLD_yk&t=1916s.—. 2021. Entrevista abierta. 

Cátedra Rita Segato. 

https://www.youtube.com/watch?v=96Gd5wNxONw&t=3709s. 



257 

   
 

SERCOP. 2022. “Reporte de consultorías registradas en el soce periodo 2009-2020”. 

Portal de compras públicas. Accedido 3 de mayo. 

https://portal.compraspublicas.gob.ec/sercop/wp-

content/uploads/2020/04/consultorias_2011-2020.xlsx 

—. 2022. “Procesos de contratación”. Portal de compras públicas. Accedido 3 de julio. 

https://www.compraspublicas.gob.ec/ProcesoContratacion/compras/PC/buscarPr

oceso.cpe?sg=1. 

Schmitt, Carl. 1991. El Concepto de lo Político. Texto de 1932 con un prólogo y tres 

colorarios. Versión de Rafael Agapito. España: Alianza Editorial. 

Silva, Fausto. 2001. “El Taita Carnaval”. En Carnaval Bolivarense, compilado por 

Fausto Silva Montenegro, 74-87. Guaranda: Casa de la Cultura Ecuatoriana. 

Simbaña, Floremilo. 2011. “El Sumak Kawsay como proyecto político”. Revista para 

un Debate Político Socialista: 21-6. 

Solano, Elizabeth y Mauricio, Velasco. (2022). "Tejedoras y luchadoras: nuevas 

agencialidades de mujeres dedicadas al tejido de paja toquilla en la provincia de 

Azuay-Ecuador”. En: Antropologías hechas en Ecuador. El quehacer 

antropológico-Tomo IV. Editado por Tania González, et.al. Quito: Abya Yala, 

UPS, FLACSO ECUADOR:125-141. 

Soliz, Doris. 2016. “Cultura y Patrimonio". Doris Soliz. 

http://www.dorissoliz.com/2016/12/01/1-cultura-y-

patrimonio/#1480539985688-67aa3820-d720. 

Souza, Boaventura de. 2002. “Boaventura de, Santos, “Para uma sociologia das 

ausências e das emergencias”. Revista Crítica de Ciências Sociais (63): 237-80. 

https://journals.openedition.org/rccs/1285 

Tobar, Guadalupe. 1980. “Primer Congreso Andino de Artes Populares”. Revista del 

Instituto Andino de Artes Populares del Convenio Andrés Bello: 4-7. 

Torggler Bárbara et. al. 2013. Evaluación de la labor normativa del Sector de Cultura 

de la UNESCO. Parte I-Convención de 2003 para la Salvaguardia del 

Patrimonio Cultural Inmaterial. Evaluación, UNESCO. 

https://ich.unesco.org/doc/src/IOS-EVS-PI-129_REV._-ES.pdf 

UNESCO. 1945. “Constitución de la UNESCO”. UNESCO. 

http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=15244&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html  



258 

   
 

—. 1948. “Agreement For Facilitating the International Circulation of Visual and 

Auditory Materials of an Educational, Scientific and Cultural character with 

Protocol of Signature and model form of certificate provided for in Article IV of 

the above-mentioned Agree”. UNESCO. http://portal.UNESCO.org/en/ev.php-

URL_ID=12064&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html#TERRIT

ORIAL (accedido: 18 de Agosto de 2020). 

—. 1952. “Convención Universal sobre Derecho de Autor”. UNESCO. 

http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=15381&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html  

—. 1954. “Convención para la Protección de los Bienes Culturales en caso de Conflicto 

Armado y Reglamento para la aplicación de la Convención 1954”. UNESCO. 

http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=13637&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html. 

—. 1956. “Recomendación que define los Principios Internacionales que deberían 

aplicarse a las Excavaciones Arqueológicas”. UNESCO. 

http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=13062&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html  

—. 1960. “Recomendación sobre los Medios más Eficaces para Hacer los Museos 

Accesibles a Todos” UNESCO. http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=13063&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html  

—. 1966. “Declaración de los Principios de la Cooperación Cultural Internacional”. 

UNESCO. http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=13147&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html#:~:text=

1.,deben%20ser%20respetados%20y%20protegidos.&text=En%20su%20fecund

a%20variedad%2C%20en,patrimonio%20com%C3%BAn%20de%20la%20hum

anidad.  

—. 1970. “Convención sobre las Medidas que Deben Adoptarse para Prohibir e Impedir 

la Importación, la Exportación y la Transferencia de Propiedad Ilícitas de Bienes 

Culturales 1970”. UNESCO. http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=13039&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html  

—. 1972. “Convención sobre la protección del patrimonio mundial, cultural y natural”. 

UNESCO. https://whc.UNESCO.org/archive/convention-es.pdf  

—. 1982. “ 1982 - 2000: de MONDIACULT a 'Nuestra diversidad creativa'“. UNESCO. 

https://ich.Unesco.org/es/1982-2000-00309 



259 

   
 

—. 1989. “Recomendación sobre la Salvaguardia de la Cultura Tradicional y Popular”. 

UNESCO. http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=13141&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html  

—. 1994. “Convention concerning the protection of the World Cultural and Natural 

Heritage. World Heritage Committee, Eighteenth session. Expert Meeting on the 

“Global Strategy” and thematic studies for a representative World Heritage 

List”. UNESCO. https://whc.UNESCO.org/archive/global94.htm (accedido: 29 

de septiembre de 2020). 

—. 1999. “Consulta regional OMPI-UNESCO sobre la Protección de las Expresiones 

del Folclore para Países de América Latina y el Caribe”. OMPI. 

https://www.wipo.int/meetings/es/details.jsp?meeting_id=3768 

—. 2003a. “Convención para la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial 2003”. 

UNESCO. 17 de octubre. http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=17716&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html  

—. 2003b. “Records of the General Conference, 31st session, Paris, 2001, v. 2: 

Proceedings”. UNESDOC. Biblioteca Digital. 

https://unesdoc.UNESCO.org/ark:/48223/pf0000128966 

—. 2003c. “Reuniones sobre el patrimonio cultural inmaterial organizadas o 

coorganizadas por la UNESCO”. UNESCO. 

https://ich.UNESCO.org/es/eventos?categ=2005-

2000&country=&keyword=&field_office=&domain=&safe_meas=&text=  

—. 2003d. ORCILAC, Informe de Trabajo 2002-2003. Prospectiva 2004-2005. Quito: 

UNESCO. 

—. 2004. Seminario Regional para América Latina sobre la Convención de la 

UNESCO para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial. Informe de 

reunión, Río de Janeiro: UNESCO. 

—. 2005a. “Actas de la Conferencia General. 32a reunión realizada en París en el 

2003.» UNESDOC. Biblioteca Digital. Editado por UNESCO.. 

https://unesdoc.UNESCO.org/ark:/48223/pf0000139984 (accedido: 29 de 

septiembre de 2020). 

—. 2005b. Convención sobre la protección y la promoción de la diversidad de las 

expresiones culturales. Texto de la Convención, Paris: UNESCO. 



260 

   
 

—. 2013. “Evaluación de la labor normativa del Sector de Cultura de la UNESCO Parte 

I. Convención de 2003 para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial”. 

UNESCO. https://ich.UNESCO.org/doc/src/IOS-EVS-PI-129_REV._-ES.pdf. 

—. 2015. Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible Cultural 

Heritage.Tenth session. Decisions. Windhoek: UNESCO. 

—. 2019. Resoluciones de la Conferencia General. 12-27 de noviembre. 

http://portal.UNESCO.org/es/ev.php-

URL_ID=31281&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html. 

—. 2020a. “Acerca de la Oficina de UNESCO en Quito”. UNESCO. Accedido 20 de 

septiembre. https://es.UNESCO.org/fieldoffice/quito/about. 

—. 2020b”Aplicación de la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural”. 

UNESCO. .https://ich.UNESCO.org/doc/src/01853-ES.pdf. 

—. 2020c. “Convenciones ratificadas por Ecuador”. UNESCO. Accedido 14 de 

septiembre. 

https://pax.UNESCO.org/la/conventions_by_country.asp?language=S&contr=E

C&typeconv=1  

—. 2020d. “Status of ratification of conventions and agreementsadopted under the 

auspices of Unesco(as at 1 july 2021)”. UNESCO. Accedido 1 de diciembre. 

https://pax.UNESCO.org/la/convention.asp?order=alpha&language=S&KO=31

038. 

—. 2020f. “Living Human TreaSures: a former programme of UNESCO”. UNESCO. 

Accedido 20 de Septiembre de 2020. https://ich.UNESCO.org/en/living-human-

treaSures.  

—. 2020g. “Proclamación de las Obras Maestras del Patrimonio Oral e Inmaterial de la 

Humanidad (2001-2005)”. UNESCO. Accedido 26 de agosto. 

https://ich.UNESCO.org/es/proclamacin-de-obras-maestras-00103. 

UNICEF. 2021. “Firma, ratificación y adhesión. El proceso de establecer obligaciones 

vinculantes para los gobiernos”. UNICEF. Accedido 5 de enero. 

https://www.unicef.org/spanish/crc/index_30207.html  

Universidad Central del Ecuador. 1958. Humanitas. Boletin ecuatoriano de 

antropología I-1. Quito: Editorial Universitaria. 

—.1962. Humanitas. Boletín Ecuatoriano de Antropología II-1. Quito: Editorial 

Universitaria. 



261 

   
 

—. 1963. Humanitas, boletín ecuatoriano de Antropología III-1 Quito: Editorial 

Universitaria. 

—. 1964. Humanitas. Boletin ecuatoriano de antropología V-1. Quito: Editorial 

Universitaria. 

Valencia, Christian. 2012. La Yumbada de Cotocollao “Danza Ancestral de las 

Montañas”. Quito: Texto inédito. 

Vargas Llosa, Mario. 1996. La Utopía Arcaica. José María Arguedas y las Ficciones 

del Indigenismo.  México: Fondo de Cultura Económico.  

Vásconez del Salto, Galo. 2018. “Informe de Gestión del Taita Carnaval de Guaranda 

2017”. Facebook. Accedido 20 de enero. 

https://www.facebook.com/permalink.php?story_fbid=239023544264100&id=1

05986027567853. 

Velasco, Fernando. 1979. Ecuador: Subdesarrollo y Dependencia. Quito: El Conejo. 

Villaseñor Alonso, Isabel, y Emiliano Zolla Márquez. 2012. “Del Patrimonio Cultural 

Inmaterial o la Patrimonialización de la Cultura”. Cultura representaciones 

sociales 12 (6): 75-101. 

Walsh, Catherine. 2010.”Estudios (inter)culturales en clave de-colonial”. Tabula Rasa, 

enero / junio: 209-227. 

—. 2015. “¿Interculturalidad? Fantasmas, fantasías y funcionalismos”. En Ecuador: 

desafíos para el presente y el futuro, editado por César y Fernando Balseca 

Montúfar, 269-282. Quito: UASB-Ediciones La Tierra. 

Wanderley, Fernanda. 2009. “Prácticas estatales y el ejercicio de la ciudadanía: 

encuentros de la población con la burocracia” Iconos. Revista de Ciencias 

Sociales (34) (Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales), mayo: 67-79. 

Instituto Superior Tecnológico Jatun Yachay Wasi. 2022. “Foto Institucional del 

Instituto Jatun Yachay Wasi”. Facebook. Accedido 20 de agosto. 

https://www.facebook.com/photo/?fbid=1103192750210277&set=a.1049855400

31008. 

Whitmont, Edward. 1994. “Anima: la mujer interior”. En Espejo del Yo. Imágenes 

Arquetípicas que dan forma a nuestras vidas, editado por Christine Downing, 

25-28. Kairós. 

—. 1982. El Retorno de la Diosa. El Aspecto Femenino de la Personalidad. Barcelona: 

Paidós. 



262 

   
 

Yumbada de Cotocollao. 2020. “Página de facebook de la Yumbada de Cotocollao”. 

Facebook. Accedido 3 de mayo. 

https://www.facebook.com/YumbadadeCotocollao/photos  

Zaldumbide, Gonzalo. 1922. “Relación de las fiestas del primer centenario de la batalla 

de Pichincha, 1822-1922”. Columbia. 

http://www.columbia.edu/cu/lweb/digital/collections/cul/texts/ldpd_7439107_00

0/ldpd_7439107_000.pdf  

Zapater, Irving. 2019. “Imagen referente a la sesión inaugural de la Casa de la Cultura 

en el despacho del ministro de Educación Pública”. Revista Letras del Ecuador 

(Pedro Jorge Vera), noviembre: 3-16. 

Zinn, Howard. 1980. La otra historia de los Estados Unidos. Siglo XXI. 

 

  



263 

   
 

Anexos 

 

 

Anexo 1: Tabla 2. El Ecuador en el proceso de elaboración de la Convención del 

2003 sobre PCI32  

 

1 

Consulta Regional OMPI-UNESCO sobre la Protección de las Expresiones del Folclore para 

Países de América Latina y el Caribe 

Fecha: 14 al 16 de junio de 1999. 

Tipo de participación del Ecuador: El Ecuador es 

la Sede del evento; participan funcionarios del 

Ministerio de Relaciones Exteriores y del Instituto 

Ecuatoriano de Propiedad Intelectual (IEPI). 

Objetivo: Discutir sobre los aspectos relacionados con la protección de las expresiones de folclore (que 

pueden referirse a cultura popular, cultura tradicional y conocimientos tradicionales). 

2 

Conferencia Internacional sobre la “Evaluación global de la Recomendación sobre la 

protección del folclor y la cultura tradicional de 1989: potestación local y cooperación 

internacional” 

Fecha: 23-30 de junio 

de 1999 

Tipo de participación del Ecuador: Un representante ecuatoriano realiza una 

presentación sobre el tema de la interculturalidad. 

Objetivo: Reunión organizada para “examinar la protección del patrimonio cultural inmaterial a finales del 

siglo XX, determinar la pertinencia de la Recomendación de la UNESCO de 1989 respecto de la situación 

actual y formular orientaciones innovadoras para el programa de la Organización en este nuevo contexto 

mundial” 

3 

Simposio Internacional sobre el Papel desempeñado por las Mujeres en la Trasmisión del 

Patrimonio Cultural Inmaterial 

Fecha: 227-30 de 

septiembre de 1999 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: Aplicar el proyecto de resolución aprobado por la Conferencia General de la UNESCO en su 29ª 

reunión, en noviembre de 1997. Esa Resolución fue presentada por las autoridades iraníes para manifestar su 

preocupación por el hecho de que no se hubiera reconocido adecuadamente la importancia del papel de la 

mujer en la transmisión del patrimonio inmaterial y poner de relieve la necesidad de señalar el asunto a la 

 
32 Análisis de los hechos acontecidos a partir de junio de 1999. Antes de este momento hubo otros 

encuentros internacionales en los que se trataron temas relativos al PCI; sin embargo, escojo este 

momento, dado que se evidencia que a partir de 1999 se empiezan a recoger elementos para trabajar en la 

conceptualización del PCI con miras a elaborar la convención. Un proceso que se venía gestando con 

anterioridad, pero que toma más fuerza a partir de 1999. 



264 

   
 

atención de la comunidad internacional. 

4 

Mesa redonda de expertos sobre “el Patrimonio Cultural Inmaterial - definiciones de trabajo” 

Fecha: 14 al 17 de 

marzo de 2001 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

 

Objetivo: Elaborar una definición práctica del término “patrimonio cultural inmaterial”. La UNESCO llevó a 

cabo una serie de encuestas, dirigidas a las Comisiones Nacionales de los Estados Miembros, las 

organizaciones intergubernamentales y las organizaciones no gubernamentales, en relación con las diferentes 

terminologías utilizadas y la legislación nacional vigente en el ámbito del patrimonio cultural inmaterial. 

Sobre la base de las opiniones expresadas en la época de la Conferencia de Washington y de los resultados de 

las encuestas, la Mesa redonda preparó una nueva definición del patrimonio cultural inmaterial. 

5 

Reunión de expertos sobre las mujeres, el patrimonio inmaterial y el desarrollo 

 

Fecha: 25 al 27 de 

junio de 2001 

Tipo de participación del Ecuador: En la investigación elaborada por Dora 

Cardacia, llamado “Mujer, Patrimonio Intangible y desarrollo, un estudio de 

viabilidad en América Latina” (Dora 2001), se evalúa dicha reunión, se menciona 

referencias bibliográficas ecuatorianas o de ciertas instituciones relacionadas al 

tema del patrimonio inmaterial; sin embargo, no hay ninguna participación de 

directa de personas provenientes del Ecuador. 

Objetivo: Brindar un foro oficioso para evaluar los seis estudios de viabilidad regionales elaborados de modo 

descentralizado por seis Oficinas de la UNESCO que representaban a sus respectivas regiones, a saber, Apia 

(Pacífico), Accra (África), Beirut (Estados Árabes), México (América Latina), Nueva Delhi (Asia), y 

Tashkent (Asia Central). Los estudios, preparados sobre la base de las respuestas a los cuestionarios enviados 

a todas las instituciones especializadas importantes de los Estados Miembros interesados, proporcionaron un 

panorama general de las principales investigaciones, instituciones y cuestiones relacionadas con la mujer, el 

patrimonio inmaterial y el desarrollo, así como recomendaciones sobre las futuras orientaciones y las 

medidas que deberán adoptarse en este campo en las distintas regiones. 

6 

Reunión extraordinaria del Jurado internacional para la proclamación por parte de la 

UNESCO de Obras Maestras del Patrimonio Oral e Inmaterial de la Humanidad. 

Fecha: 21 al 23 de 

septiembre de 2001 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: (i) Aclarar la definición de patrimonio cultural inmaterial estipulada en la Recomendación de 1989 

sobre la salvaguardia de la cultura tradicional y el folclore y utilizada para la primera Proclamación; y 

armonizarlo con el propuesto por la reunión de expertos de Turín; (ii) Definir criterios de selección detallados 

en vista del procedimiento de la Segunda Proclamación; (iii) Abordar las recomendaciones para los archivos 

que no se conservaron en mayo de 2001 para la primera Proclamación; (iv) mejorar los procedimientos de las 

reuniones del Jurado. 

7 



265 

   
 

Reunión de expertos sobre “el Patrimonio Cultural Inmaterial: ámbitos prioritarios para una 

Convención internacional” 

Fecha: 22 al 24 de 

enero de 2002 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna. 

Objetivo: En esta ocasión, los expertos confirmaron la definición aprobada en Turín, recomendando al 

mismo tiempo que se celebraran nuevas consultas sobre cuestiones de terminología. Además, los expertos 

opinaron que una política de salvaguardia y promoción del patrimonio cultural inmaterial en el ámbito 

internacional debería abarcar un doble enfoque, basado en criterios de evaluación internos (importancia del 

patrimonio para la identidad de un grupo social) y externos (como el respeto de los derechos humanos 

reconocidos universalmente o la aptitud para impulsar el diálogo intercultural). 

8 

Primera reunión del grupo de redacción restringido sobre el ante-proyecto de Convención 

internacional para el Patrimonio Cultural Inmaterial 

Fecha: 20 al 22 de 

marzo de 2002 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: Con el fin de aplicar la Resolución 31 C / 30 aprobada por la Conferencia General en su 31a 

reunión, el Director General convocó a un pequeño grupo de redacción sobre el anteproyecto de convención 

internacional sobre el patrimonio cultural inmaterial. Este pequeño grupo de redacción estaba compuesto 

principalmente por abogados. 

9 

Reunión de expertos sobre el establecimiento de un glosario para el patrimonio cultural 

inmaterial 

Fecha: 10 al 12 de 

junio de 2002 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: En el proceso de elaboración de una nueva convención internacional para la salvaguardia del 

patrimonio cultural inmaterial, resultó imprescindible la elaboración de un glosario que presentara y definiera 

los términos más utilizados relacionados con el patrimonio cultural inmaterial, y que se encuentran en 

diversos textos, análisis y documentos. 

10 

Segunda reunión del grupo de redacción restringido sobre el ante-proyecto de Convención 

internacional para el Patrimonio Cultural Inmaterial 

Fecha: 13 al 15 de 

junio de 2002 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: Teniendo en cuenta la recomendación formulada en la reunión de Río, en junio de 2002 se celebró 

en la Sede de la UNESCO, París, una reunión internacional sobre el tema “Patrimonio cultural inmaterial – 

Elaboración de un glosario”. Los expertos asistentes a la reunión aprobaron una nueva definición del 

patrimonio cultural inmaterial, contenida en el anteproyecto de convención internacional para la salvaguardia 

del patrimonio cultural inmaterial, que debía examinarse en la primera reunión intergubernamental de 

expertos sobre el tema (UNESCO, París, 23-27 de septiembre de 2002) 

11 



266 

   
 

Primera sesión de la reunión intergubernamental de expertos sobre el ante-proyecto de 

Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial 

Fecha: 23 al 27 de 

septiembre de 2002 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: La primera reunión se celebró en la Sede de la UNESCO del 23 al 27 de septiembre de 2002. Los 

expertos trabajaron sobre la base de un documento preparado por la Secretaría que contenía el primer 

anteproyecto elaborado anteriormente (en gran parte por expertos que asistieron a título personal durante 

marzo y junio de 2002), y las contribuciones de 59 Estados Miembros que respondieron a la Circular del 

Director General CL36/29 de 29 de julio de 2002. Al término de la primera reunión, los expertos pusieron de 

relieve la absoluta interdependencia entre el patrimonio material e inmaterial, y reconocieron el carácter vivo 

y cambiante de ese patrimonio, así como su enorme fragilidad. 

12 

Segunda sesión de la reunión intergubernamental de expertos sobre el ante-proyecto de 

Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial 

Fecha: 24 de febrero 

de 2003 al 1 de marzo 

de 2003 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: Trabajar en un consenso sobre tres puntos esenciales: 

1. los propósitos; 

2. las definiciones de los términos “patrimonio cultural inmaterial” y “salvaguardia”; 

3. el establecimiento de inventarios nacionales para asegurar la identificación de este patrimonio. 

También se aceptó el principio de una “lista” o “registro” del “patrimonio cultural inmaterial en peligro”. La 

sesión plenaria creó un Comité de Redacción que contribuyó a avanzar en estos puntos. También en esta 

segunda sesión, la sesión plenaria adoptó, a propuesta de su presidente y de conformidad con el artículo 4 de 

su Reglamento, el principio de un mecanismo entre sesiones en forma de grupo de trabajo informal de 18 

expertos gubernamentales, tres expertos (de tres Estados miembros diferentes) de cada grupo electoral. 

13 

Reunión de expertos sobre la Salvaguardia de las Lenguas en Peligro 

Fecha: 10 al 12 de 

marzo de 2003 

Tipo de participación del Ecuador: Una representante del llamado Instituto de 

Desarrollo Social e Investigación Científica, participó en el evento. 

Objetivo: Definir y reforzar el papel de la UNESCO en la protección de las lenguas en peligro de extinción 

del mundo. En esta reunión participaron unos setenta expertos internacionales, representantes de 

comunidades hablantes y ONG de todo el mundo. Durante los tres días de la reunión, los expertos: revisaron, 

región por región, los programas de investigación existentes e iniciativas relacionadas, así como las mejores 

prácticas para salvaguardar y promover las lenguas en peligro; discutieron estrategias y las posibilidades para 

aumentar la conciencia internacional y promover la cooperación internacional en este campo; estudiaron el 

papel de la UNESCO en la protección de las lenguas en peligro de extinción del mundo en comparación con 

el de otras organizaciones (gubernamentales, no gubernamentales y académicas); Surgieron propuestas 

concretas para las actividades de la UNESCO en el campo de la protección de las lenguas en peligro de 

extinción en un futuro próximo, a partir del próximo bienio (2004-2005). Las propuestas fueron aprobadas 



267 

   
 

por los participantes el último día de la reunión, como “Recomendaciones a la UNESCO para los planes de 

acción sobre la salvaguardia de las lenguas en peligro”. 

14 

Grupo de trabajo inter-sesión de expertos gubernamentales sobre el ante-proyecto de 

Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial 

Fecha: 22 al 30 de 

abril de 2003 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: El Grupo de Trabajo entre reuniones se congregó en la Sede de la UNESCO del 22 al 30 de abril 

de 2003 y examinó los Artículos relacionados con: el carácter, la composición y las funciones del Comité; la 

Lista del patrimonio cultural inmaterial que requiere medidas urgentes de salvaguardia y la Lista de tesoros 

del patrimonio cultural inmaterial de la humanidad; la financiación y la creación del Fondo para la 

salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial; la forma y el contenido de la asistencia internacional; y por 

último, las disposiciones generales de la Convención. 

 

15 

Tercera sesión de la reunión intergubernamental de expertos sobre el ante-proyecto de 

Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial 

Fecha: 2 al 14 de junio 

de 2003 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: La tercera reunión se celebró en la Sede de la UNESCO del 2 al 14 de junio de 2003. Asistieron a 

ella 249 participantes procedentes de 103 Estados Miembros, así como diez expertos de tres Misiones 

Permanentes de Observación ante la UNESCO y representantes de dos organizaciones intergubernamentales 

y cinco organizaciones no gubernamentales. 

16 

Reunión de expertos sobre la Colección UNESCO de Música Tradicional del Mundo 

Fecha: 17 al 18 de 

septiembre de 2003 

Tipo de participación del Ecuador: Ninguna 

Objetivo: Reunión de expertos sobre la Colección UNESCO de Música Tradicional del Mundo. Análisis y 

perspectivas. 

17 

 

Fecha: 29-09-2003/17-

10-2003 

Tipo de participación del Ecuador: Asistencia 

Nombre: UNESCO. Conferencia General; 32a reunión; 2003 

Objetivo: Presentar el Anteproyecto de convención internacional para la salvaguardia del patrimonio cultural 

inmaterial e informe del Director General sobre la situación que debe ser objeto de una actividad normativa, 

así como sobre el posible alcance de dicha actividad. 

Fuente: (UNESCO 2003c)  

Elaboración propia. 

 



268 

   
 

 

 

Anexo 2: Tabla 3. Revisión de documentos referentes a la estructura del INPC 
 

Año/documento Contenido relativo al PCI 

1995 

Reglamento 

Orgánico Funcional 

del Instituto Nacional 

de Patrimonio 

Cultural. Registro 

Oficial No. 607 del 9 

de enero de 1995 

Entre las funciones del INPC están: “planificar, dirigir, controlar y coordinar 

investigaciones en las áreas: (…) antropológica, (…) etnológica, para la 

elaboración del catálogo de los bienes culturales” (p. 11). (Gobierno del Ecuador 

1995, 11). Entre las Direcciones que se crean está la Dirección de Inventario de 

Bienes Culturales; que se compone de 2 departamentos: a) Inventario, registro e 

inspectoría; b) Investigación.  

Dos Direcciones regionales una Litoral, con sede en Guayaquil (Manabí, Guayas, 

Los Ríos y Galápagos) y otra en el Austro (Azuay, Cañar, Zamora Chinchipe, 

Morona Santiago y Loja y el Oro).  

1996 

Reglamento orgánico 

funcional del 

Instituto Nacional de 

Patrimonio Cultural. 

Registro Oficial No. 

72 del 20 de 

noviembre de 1996. 

Se establece un nivel operativo compuesto por una Dirección Técnica y 3 

Divisiones entre las que figura una llamada “División de Rescate y 

Preservación”. Misma que a su vez se divide en 3 Departamentos: de Etnografía, 

de Historia y de Arqueología. Entre las atribuciones que se le adjudican figuran:  

b. Asesora, supervisar y evaluar proyectos (…) antropológicos, históricos y 

etnológicos, ejecutados por investigadores nacionales y extranjeros: d. Realizar 

investigaciones antropológicas e históricas vinculadas con la arqueología para la 

preservación y revalorización de la identidad nacional. f. Elaborar guiones 

museográficos para el montaje, exhibiciones y promociones del patrimonio 

cultural arqueológico, etnográfico e histórico con la división de inventario y 

bienes culturales (Gobierno del Ecuador 1996, 9-10). 

 

Dos subdirecciones regionales una Litoral (Manabí, Guayas, Los Ríos, El Oro y 

Galápagos) y otra en el Austro (Azuay, Cañar, Zamora, Chinchipe, Morona 

Santiago y Loja). 

2002 

Plan de 

Descentralización 

que tendrá como 

marco referencial 

para la negociación y 

suscripción de 

convenios con los 

Se menciona la elaboración de un plan Nacional para los próximos 5 años, y se 

establecen 6 programas básicos entre los que figura el Programa Nacional de 

Conservación y Puesta en Valor del Patrimonio Intangible. La propuesta se 

enmarca en un proceso de descentralización; de manera que se disponen 

lineamientos para los gobiernos locales o seccionales, como tareas de A. 

Conservación; B. Inventario y catalogación; C. Investigación. D. Difusión y 

promoción.  

 



269 

   
 

gobiernos seccionales 

autónomos; 

Reglamento 

Orgánico Estructural 

Sustitutivo del 

Reglamento 

Orgánico Funcional. 

Registro Oficial No. 

673, del 30 de 

septiembre de 2002. 

 

En cuanto al inventario, se plantea el “Registro, inventario, y catalogación de los 

bienes culturales tangibles (…), así como los intangibles en su jurisdicción”. 

Además, en el campo de la investigación, se plantea la realización de 

“Investigaciones sobre el patrimonio cultural intangible pueden ser 

investigaciones sobre etnografía, antropología, música académica, popular y 

étnica, costumbres, tradición oral, folklore y otros aspectos que conformar el 

patrimonio intangible”. Finalmente, en las tareas de difusión figuran “Difusión y 

promoción del patrimonio cultural intangible, referido a fiestas, rituales, 

tradición, cuento, música académica y popular, étnica y otros que conforman el 

patrimonio cultural inmaterial”. Adicionalmente por primera vez, se establecen 

dos Departamentos claramente definidos como parte de la nueva estructura: el de 

Patrimonio cultural Tangible y el de Patrimonio Cultural Intangible; mismo al 

que le compete: “administrar el proceso de catalogación, investigación, 

preservación, difusión y promoción del patrimonio cultural inmaterial”. Entre los 

ámbitos de acción se mencionan varias tareas frente a este campo intangible o 

inmaterial: como la elaboración de políticas, presupuestos y planes operativos, 

asesorar en materia de inventario, catalogación y documentación, asesora la 

conservación de este patrimonio, entre otros. Finalmente, se establecen las 

subdirecciones provinciales de patrimonio cultural “que funcionan en cada 

capital de todas las provincias del Ecuador” (Gobierno del Ecuador 2002). 

2004 

Estatuto Orgánico 

por Procesos del 

Instituto Nacional de 

Patrimonio Cultural. 

Registro oficial No 

439-2004 - INPC - 

Lunes, 11 de octubre 

del 2004 

 

Se establecen cuatro áreas técnicas de manejo del Patrimonio Cultural: Registro 

Inventario y Catalogación; Preservación de Bienes Culturales Muebles; 

Preservación de Bienes Culturales Inmuebles; e Investigación Antropológica. 

Esta última se encuentra conformada por historia y arqueología. En la sección de 

historia se esperan los siguientes productos: a) Proyectos de investigación; b) 

Informe histórico que respalda el inventario, la preservación y declaratorias de 

los bienes culturales patrimoniales tangibles e intangibles; c) Informes de 

revisión de investigaciones de patrimonio tangible e intangible; d) Informe 

técnico de transcripciones y recopilaciones de datos históricos; e) Registro de 

investigadores e investigaciones históricas de los bienes patrimoniales; f) 

Catálogos de información histórica de bienes patrimoniales; g) Guía informativa 

en temas de investigación histórica patrimonial; h) Archivo sistematizado de 

documentación sobre temas patrimoniales; i) Estudios históricos de los bienes 

patrimoniales tangibles e intangibles; y, j) Informe técnico para la elaboración de 

convenio de asistencia técnica para proyectos de investigaciones históricas. 

Luego en la sección de arqueología, se establecen los siguientes productos; q) 

Informe técnico para autorización a proyectos de investigación antropológica del 

Patrimonio Cultural Ecuatoriano; r) Informe técnico para visto bueno de 

investigación antropológica del Patrimonio Cultural Ecuatoriano; s) Informe 

técnico de seguimiento de proyectos de investigación antropológica del 



270 

   
 

Patrimonio Cultural Ecuatoriano; t) Registro de investigadores e investigaciones 

antropológicas del Patrimonio Cultural Ecuatoriano; y, u) Informe técnico para la 

elaboración de convenio de asistencia técnica para proyectos de investigación 

antropológica del Patrimonio Cultural Ecuatoriano. 

Se establecen las subdirecciones regionales, de quienes se espera su contribución 

en el ámbito de la Investigación antropológica; la responsabilidad en el aspecto 

histórico es exclusiva de la Dirección Nacional ubicada en Quito. Las 

subdirecciones regionales son: Litoral, Loja, Austro. (Gobierno del Ecuador 

2004) 

2009 

Estatuto Orgánico de 

Gestión 

Organizacional por 

Procesos, publicado 

en la Edición 

Especial del Registro 

Oficial No. 110 de 16 

de marzo del 2009. 

Se establecen cuatro direcciones técnicas, entre ellas las de Inventario y las de 

Preservación. Frente al PCI, la Dirección de Inventario se encargará de elaborar 

productos como: análisis e investigación de manifestaciones; elaboración del 

inventario general nacional; resoluciones administrativas para declaraciones 

patrimoniales; entre otros. La Dirección de Preservación frente al PCI debe: 

elaborar expedientes técnicos como base para acuerdos ministeriales para 

proyectos de declaratoria o exclusión de bienes como PCI del Estado; perfiles de 

proyecto para investigación y preservación; textos base para investir, publicar y 

elaborar mapas temáticos de PCI; instructivo para declaratoria de PCI; 

instructivo para declaratoria de tesoros vivos. 

Zona 2: Pichincha, Napo y Orellana. Sede: Quito. Zona 3: Pastaza, Cotopaxi, 

Tungurahua y Chimborazo. Sede: Riobamba. Zona 4: Manabí, Santo Domingo 

de los Tsáchilas y Galápagos. Sede: Manta. Zona 5: Guayas, Los Ríos, Península 

de Santa Elena y Bolívar. Sede: Guayaquil. Zona 6: Azuay, Cañar y Morona 

Santiago. Sede: Cuenca. Zona 7: El Oro, Loja y Zamora Chinchipe. Sede: Loja. 

2011 

Estatuto por Procesos 

del Instituto Nacional 

de Patrimonio 

cultural. Registro 

Oficial Edición 

Especial 116 de 08-

feb.-2011 

 

 

La misión del INPC, se define en estos términos “El INPC es una entidad del 

sector público con ámbito nacional, encargada de investigar, normar, regular, 

asesorar y promocionar las políticas sectoriales de la gestión patrimonial, para la 

preservación, conservación, apropiación y uso adecuado del patrimonio material 

e inmaterial”. Se definen 4 direcciones técnicas: Dirección de Inventario 

Patrimonial; Dirección de Conservación y Salvaguardia de Bienes Culturales 

Patrimoniales; Dirección de Riesgos del Patrimonio Cultural; Dirección de 

Transferencia del Conocimiento y Tecnologías, operadas bajo una Coordinación 

General Técnica. Se definen también las direcciones regionales: Zona 2: 

Pichincha, Napo y Orellana/Esmeraldas, Carchi, Imbabura y Sucumbíos. Sede: 

Quito (matriz). Zona 3: Pastaza, Cotopaxi, Tungurahua y Chimborazo. Sede: 

Riobamba. Zona 4: Manabí, Santo Domingo de los Tsáchilas y Galápagos. Sede: 

Portoviejo. Zona 5: Guayas, Los Ríos, Península de Santa Elena. Sede: 

Guayaquil. Zona 6: Azuay, Cañar y Morona Santiago. Sede: Cuenca. Zona 7: El 

Oro, Loja y Zamora Chinchipe. Sede: Loja. 

A la Dirección de Inventario se le dispone entre otras cosas, de “b.2.) Normar y 



271 

   
 

ejecutar el registro, inventario y catalogación de los bienes culturales y 

patrimoniales del país en los ámbitos material e inmaterial tales como: (…) - 

Inmaterial: en los cinco ámbitos del patrimonio, definidos por la UNESCO”. 

“b.6.) Dirigir y coordinar la elaboración de las listas representativas del 

Patrimonio Cultural Inmaterial (PCI) para la formulación de planes de 

salvaguardia”. A esta dirección también se le atribuye la responsabilidad de 

obtener estos productos: 

c.2.) Bienes Culturales Inmateriales: Manifestaciones del intelecto a través de las 

tradiciones orales, la música, el baile, los valores, el teatro, los descubrimientos 

científicos. c.2.1) Lista representativa del patrimonio inmaterial. c.2.2) Informe 

técnico para declaratoria de manifestaciones culturales como Patrimonio Cultural 

Inmaterial. c.2.3) Diagnóstico de bienes culturales inmateriales. c.2.4) Informes 

técnicos de revisión y convalidación de inventarios, proyectos, estudios y 

expedientes de manifestaciones culturales realizados por personas naturales o 

jurídicas. c.2.5) Inventarios de bienes culturales inmateriales. c.2.6) Informes de 

asesoría técnica y capacitación en elaboración de proyectos y manejo de fichas 

de inventario de patrimonio cultural inmaterial plan operativo anual del área. 

c.2.7) Plan operativo anual y plan plurianual.  

Por su lado, a la dirección de conservación y salvaguardia, se le atribuyen varias 

responsabilidades como: 

b.1.) Dirigir y coordinar la realización de investigaciones de los bienes culturales 

en los ámbitos material e inmaterial con una visión multidisciplinaria e 

interdisciplinaria. 

(…) b.3.) Dirigir y coordinar la elaboración y ejecución del plan institucional de 

investigaciones en el ámbito material e inmaterial. (…) b.5.) Proponer 

reglamentos, instructivos, manuales que orienten la intervención en los distintos 

bienes culturales materiales e inmateriales que garanticen su adecuada 

conservación y salvaguardia. 

b.6.) Proponer normativas de intervención en los distintos bienes culturales 

materiales e inmateriales que garanticen su adecuada conservación y 

salvaguardia. Entre otros. Además de algunos productos, como  

“c.1. Investigación de bienes patrimoniales materiales e inmateriales. c.1.1) 

Investigación en bienes patrimoniales materiales e inmateriales para la aplicación 

protección y salvaguardia del patrimonio cultural. c.1.2) Proyectos de 

intervención y salvaguardia de bienes patrimoniales materiales e inmateriales 

ejecutados”. 

Además, en las Direcciones Regionales se establecen dos unidades un material y 

otra inmaterial, con funciones similares a las descritas para el caso de la matriz 

para las áreas de inventario y de conservación y salvaguardia.  

Fuente: Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 

Elaboración propia. 



272 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anexo 3: Instructivo implementado en el Decreto de Emergencia33 

 

INSTRUCTIVO DE LA FICHA 

APARTADOS DE LA FICHA 

ENCABEZADO. 

Ministerio Coordinador del Patrimonio Natural y Cultural. Instituto Nacional de 

 
33 Información proporcionada por la investigadora Gabriela Eljuri. 



273 

   
 

Patrimonio Cultural del Ecuador. Inventario del Patrimonio Inmaterial. Decreto 

de 

Emergencia. 

IDENTIFICACIÓN POLÍTICO ADMINISTRATIVA. 

Para los casilleros correspondientes a Provincia, Cantón y Parroquia, se señalará el 

nombre, de acuerdo a la clasificación del INEC.  

Localidad: Se anotará el nombre del lugar (caserío, anejo, etc.) 

CRITERIOS PARA LA GEOREFERENCIACIÒN 

Según los requerimientos de la Unidad de Gestión, la georeferenciación seguirá el 

sistema 

de referencia (WGS84) 

Podrá tomarse como referencia las siguientes pautas: en geografía sagrada se tomará en 

cuenta los espacios más importantes, como puede ser la cima de un cerro. En el caso de 

las fiestas, se registrará los espacios donde cobra mayor vitalidad, por ejemplo la plaza 

central. 

Mientras que otras áreas, como la tradición oral, los conocimientos, etc., que no se 

encuentran sujetos a un espacio en particular, se tomará la georeferencia del centro del 

poblado. 

CÓDIGO UNIVERSAL DEL BIEN. 

Este código será llenado por el Consultor a nivel Provincial, de manera que la 

numeración de los últimos dígitos corresponda al orden de las fichas ingresadas y 

aprobadas. 

La codificación se realizará de la siguiente manera: 

Dos primeros dígitos: IM 

Le siguen los datos de ubicación, basados en registro INEC (código de provincia, 

cantón y parroquia). 

Los siguientes dígitos correspondientes a los dos últimos números del año de registro 

Los últimos dígitos corresponden a números ordinales que, de manera secuencial, 

identifican al bien. 

Por ejemplo: 

IM-17-01-05/08/00 

COMUNIDAD 

Podría ser: indígena, blanco, mestizo o aquellas nuevas denominaciones Surgidas de 

reivindicaciones culturales más recientes, como montubios, manteños, huancavilcas, 

cholos pescadores, manabitas, “chupa-mangos”, comuneros de Sta. Elena, chola 

cuencana, chagras, pastos, chazos, etc. 

LENGUA 

Si el grupo hablare una de las lenguas aborígenes del Ecuador, debe señalarse, apelando 

a la mayor incidencia. Por lo general son bilingües con el español de Ecuador, pero se 

debe la lengua o dialecto mayoritario del bilingüismo. 

AMBITOS (UNESCO) 

Se anotará el ámbito, según clasificación de la UNESCO 



274 

   
 

SUBAMBITO 

Se anotará el nombre del sub ámbito, según clasificación de la UNESCO 

AMBITOS Y SUBAMBITOS (UNESCO) 

1. Tradiciones y expresiones orales, incluido el idioma como vehículo del patrimonio 

cultural inmaterial: Lenguas/dialectos, mitología, leyendas, cuentos de la tradición oral, 

coplas, amorfinos, otros. 

2. Artes del espectáculo: artes del espectáculo, música, teatro, plástica, danza, literatura, 

juegos, otros. 

3. Usos sociales, rituales y actos festivos: Fiestas o ceremonias religiosas, celebraciones 

festivas, fiestas cívicas, ritos especiales, representaciones escénicas, otros 

4. Conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el universo: alimentos y 

cocina (gastronomía), medicina tradicional, geografía sagrada o sitios sagrados, 

toponimia, agro diversidad, astronomía, otros. 

5. Técnicas artesanales tradicionales: artesanías. 

NOMBRE DEL BIEN 

Se señalara el nombre del bien patrimonial, tal como se lo denomina en la comunidad. 

RESEÑA DEL BIEN. 

La descripción etnográfica más explícita del bien cultural. Hay un espacio para escribir 

o digitar las principales características de la manifestación cultural, comprendida entre 

los 5 ámbitos ya señalados. Debe ser resumida y clara. En la hoja impresa se dará la 

apertura necesaria para la descripción. No tiene que ser lacónica, tampoco extensa. El 

buen juicio será beneficiado, si recordamos que es una ficha de inventario 

FECHA O PERÍODO DEL EVENTO (DEL BIEN): 

Se señalara la fecha o temporadas en las que se realiza la manifestación. 

En caso de que se trate de la tradición oral, tal es el caso de mitos o leyendas, se 

señalará: 

atemporal. 

En aquellas manifestaciones que se realizan todo el año, se anotará: todo el año 

SOPORTES 

Son las personas, colectividades o instituciones QUE HAN ASUMIDO ROLES DE 

SALVAGUARDIA DE LOS COMPONENTES DE LA CULTURA INMATERIAL. 

Son los que detentan el conocimiento y el bien cuidado, preservación de la continuidad, 

o cuidan la entrada a estas actividades. (Ejm. Cerro Jaboncillo, hay 3 ciudadanos que 

saben las leyendas más conspicuas del cerro, pero nadie puede pasar si no encuentra la 

aceptación de estas personas, respaldadas por la comunidad de Picoazá). 

Según sea el caso, se anotará en la parte que corresponde a individuos, colectividades o 

instituciones. Puede ser uno o varios a la vez. 

IMPORTANCIA PARA LA COMUNIDAD 

Lo deseable es conocer cómo la colectividad preguntada considera que es trascendente o 

significativo, para los seres vivientes que la forman, la valorización subjetiva o 

intelectual del bien. También podría ser de tipo utilitario (turismo) 

SENSIBILIDAD AL CAMBIO. 



275 

   
 

Se marcará con una X, según corresponda, el nivel de sensibilidad al cambio, 

explicándolo en la línea siguiente. 

ALTA: Cuando los individuos, colectividades o instituciones por diversos motivos, 

abandonan sus funciones en relación con el componente o evento, de manera que este, 

esté en riesgo de desaparecer 

MEDIA: Cuando alguno de los actores manifiesta desinterés por mantener su vínculo 

con el componente o evento. 

BAJA: Cuando algunos factores se insertan en la celebración o conmemoración del 

componente o evento, alterando la manifestación cultural. 

INFORMANTES. 

Se registrará el nombre de los informantes, la edad, el sexo y la dirección. 

En caso de no contar con datos exactos de dirección, se indicará los referentes 

necesarios más la georeferencia. 

 

ANEXOS: 

Adicional a la ficha, los inventariadores deben entregar diferentes materiales como 

fotografías (JPG alta resolución), video y audio (cuando lo amerite), documento en 

Word con una descripción más detallada del bien o información adicional (cuando 

amerite), referencias bibliográficas anotadas en Word (APELLIDO, Nombre. “Título de 

la obra”, editorial, lugar de edición, año) y otros materiales que el inventariador 

considere pertinente. 

En los espacios correspondientes a los anexos, se anotará el nombre de los archivos. 

Estos archivos serán guardados según la codificación establecida por el equipo y 

conjuntamente con el Ingeniero responsable de la Base de Datos del INPC. 

FECHA DE REGISTRO 

Se anotará la fecha en que se realizó el levantamiento de la información para la ficha. 

ENCUESTADOR (Inventariador) 

Se escribirá el nombre y apellido del inventariador. 

APROBADO POR 

Coordinador Provincial 

COORDINADOR 

Coordinador de la Unidad de Gestión 

OBSERVACIONES 

 

Es parte de la tarea, comunicar novedades o experiencias novedosas que permitan 

reorientar la consulta y –acaso-volver a hacer el levantamiento de la ficha. Otros casos, 

pueden dar aviso de un mayor acervo de información, por lo que puede ser necesario 

insistir en nueva información. 

Fuente: Eljuri, Gabriela. 

 

 

 



276 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Anexo 4: Lista de entrevistas 
 

Arízaga, Dora. Entrevista de Laura González C. Consultora UNESCO (15 de Abril de 

2020). 

Bedón, Fabián. Entrevista de Laura González C. Funcionario INPC, consultor experto 

de la UNESCO (18 de Febrero de 2019). 

Eljuri, Gabriela. Entrevista de Laura González C. Antropóloga (9 de Enero de 2018). 

Gómez Rendón, Jorge, entrevista de Laura González. Antropólogo (marzo de 2019). 



277 

   
 

Gómez, Nidia, entrevista de Laura González. Historiadora. Funcionaria del INPC. (4 

de Mayo de 2020). 

Guerrero, Carlos, entrevista de Laura González. Restaurador, ex funcionario del INPC 

y de la Dirección de Patrimonio Artístico. (30 de Marzo de 2020). 

López, Gabriela, entrevista de Laura González . Antropóloga, funcionaria del INPC (14 

de Noviembre de 2017). 

Moreno, Paola. Entrevista de Laura González C. Funcionaria INPC (23 de Noviembre 

de 2017). 

Moscoso, Lucía. Entrevista de Laura. González C. Historiadora, ex Directora de 

Inventario del INPC (8 de Abril de 2018). 

Oviedo Freire, Atawallpa , entrevista de Laura González Carranza. Entrevista a 

Atawallpa Oviedo (26 de febrero de 2014). 

Roos, Ruth, entrevista de Laura González. Socióloga, ex funcionaria del INPC (27 de 

Noviembre de 2017). 

Valencia, Christian. Entrevista de Laura González. Gestor cultural, danzante de la 

Yumbada de Cotocollao (11 de Enero de 2019). 

Woolfson, Olga. Entrevista de Laura González. Arquitecta (15 de Enero de 2018). 

Zambonino, Victoria. Entrevista de Laura González. Funcionaria del INPC (20 de 

Diciembre de 2019). 

 

 

 




