
 

Universidad Andina Simón Bolívar 

Sede Ecuador 

Área de Derecho 

 

Maestría de Investigación en Derecho y Sociedad 

Mención en Derecho, Identidades y Acción Colectiva 

 

 

 

Suma qamaña 

El difícil tránsito de la sabiduría al derecho 

 

Alondra Vanessa Quispe Ludeña 

Tutora: Claudia Storini 

 

 

 

 

 

Quito, 2025 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 

  



3 

Cláusula de cesión de derecho de publicación 

 

 

Yo, Alondra Vanessa Quispe Ludeña, autora del trabajo intitulado “Suma qamaña: 

El difícil tránsito de la sabiduría al derecho”, mediante el presente documento dejo 

constancia de que la obra es de mi exclusiva autoría y producción, que la he elaborado 

para cumplir con uno de los requisitos previos para la obtención del título de Magíster en 

investigación en Derecho y Sociedad con mención en Derecho, Identidades y Acción 

Colectiva, en la Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador. 

1. Cedo a la Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador, los derechos 

exclusivos de reproducción, comunicación pública, distribución y divulgación, 

durante 36 meses a partir de mi graduación, pudiendo por lo tanto la 

Universidad, utilizar y usar esta obra por cualquier medio conocido o por 

conocer, siempre y cuando no se lo haga para obtener beneficio económico. 

Esta autorización incluye la reproducción total o parcial en los formatos virtual, 

electrónico, digital, óptico, como usos en red local y en internet. 

2. Declaro que, en caso de presentarse cualquier reclamación de parte de terceros 

respecto de los derechos de autora de la obra antes referida, yo asumiré toda 

responsabilidad frente a terceros y a la Universidad. 

3. En esta fecha entrego a la Secretaría General, el ejemplar respectivo y sus 

anexos en formato impreso y digital o electrónico. 

 

16 de diciembre de 2025 

 

 

Firma: ________________________ 

  



4 

  



5 

Resumen 

 

La investigación se desarrolla en el marco del Estado Plurinacional de Bolivia, 

donde el primero concepto y posteriormente paradigma de la cosmovisión indígena 

(andina-aymara) del suma qamaña —que en su traducción al español es vivir bien— se 

ha integrado como principio ético-moral en la Constitución de 2009, siendo un horizonte 

para el Estado Plurinacional de Bolivia. Este ideal y/o paradigma, que promueve una vida 

de equilibrio y respeto hacia la naturaleza —entendida como Madre Tierra—, ha 

inspirado leyes ambientales como la ley n.° 071 de derechos de la Madre Tierra (2010) y 

la ley n.° 300 de la Madre Tierra y desarrollo integral para vivir bien (2012). No obstante, 

su aplicación enfrenta obstáculos debido a la prevalencia de un modelo económico 

extractivista, que se pueden evidenciar en la aplicación dentro del ámbito legislativo y de 

acciones judiciales.  

Con este contexto, la pregunta que nace es ¿de qué manera la incorporación y 

aplicación del suma qamaña/vivir bien ha influido en la legislación boliviana y en las 

acciones judiciales para la protección de la Madre Tierra?; siendo los objetivos: analizar 

las bases del suma qamaña desde la cosmovisión andina (aymara) hasta su incorporación 

en el marco jurídico del Estado Plurinacional de Bolivia, abarcando su presencia en la 

Constitución y en leyes específicas de protección de la Madre Tierra; y explorar el 

impacto y las limitaciones de la aplicación del suma qamaña en las leyes y en las acciones 

judiciales para la protección de la Madre Tierra.  

Para la metodología se utilizó un enfoque cualitativo con una perspectiva 

descriptiva y exploratoria, incluyendo la revisión documental de leyes, políticas y 

sentencias del Tribunal Constitucional Plurinacional referentes a la protección de la 

Madre Tierra, junto con entrevistas a líderes indígenas, expertos legales, activistas y 

académicos para captar diversas perspectivas sobre la influencia del suma qamaña/vivir 

bien en el sistema jurídico boliviano. 

Finalmente, las conclusiones muestran que la incorporación del suma 

qamaña/vivir bien generó contradicciones normativas, aplicación judicial ambivalente e 

instrumentalización política, limitando su eficacia real y apropiación social, denotando su 

casi nula aplicación.  

Palabras clave: vivir bien, derechos de la Madre Tierra, Estado Plurinacional de Bolivia, 

cosmovisión, pueblos indígenas, legislación   



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

 

 

 

 

 

A mis abuelas, Mercedes y Paulina, cuyo amor y cuidado forjaron en mis padres valores 

sólidos y un profundo amor y respeto por nuestras raíces, transmitiéndoles la fortaleza y 

dignidad que dan sentido a nuestra familia. 

A mis abuelos Benedicto y Rosendo, quienes, con valentía y resistencia, se alzaron ante 

las condiciones de su tiempo, y desde sus raíces indígenas y campesinas, emprendieron 

la lucha por el reconocimiento de sus derechos. 

De ellas y ellos, solo tuve la oportunidad de conocer a uno, pero a través de los relatos 

de sus hijos, mis padres, llevo conmigo las huellas de su historia, celebro mis raíces y 

me inspiro en su coraje y lucha, que ahora son mi legado y guían mi camino. 

  



8 

  



9 

Agradecimientos 

 

 

A lo largo de este camino, muchas personas me han acompañado y han sido 

esenciales en la culminación de esta tesis, a todas ellas, infinitas gracias:  

A Claudia Storini, quien no solo fue mi tutora, sino una guía invaluable que, con 

su incalculable determinación y firmeza, me devolvió la fe en el Derecho; su apoyo y 

confianza en mí fueron una fuente de inspiración en cada etapa de este proceso.  

A mis padres, Angélica y Grover, por su amor incondicional y su inagotable 

apoyo, por su presencia en cada paso, por su paciencia, por ser mi refugio y por creer en 

mis capacidades incluso en los momentos de duda. Este logro no sería posible sin ustedes.   

A mi hermano y mis amistades, quienes, con cada palabra, me brindaron el 

respaldo necesario para seguir adelante, dándome el brazo y haciéndome sentir su 

compañía y confianza en mis esfuerzos, cada una y uno de ustedes han sido fundamentales 

en este logro.  

A todas y todos ustedes, mi amor y gratitud, porque han sido más que compañía; 

han sido apoyo, motivación, fuerza e inspiración. Gracias por ser parte de este camino y 

por dejar en él su huella inestimable.  

  



10 

  



11 

Tabla de contenidos 

 

 

Introducción ................................................................................................................ 13 

Capítulo primero  

Suma qamaña, de la cosmovisión andina a la legislación boliviana ............................. 17 

1. Cosmovisión andina, hablemos de suma qamaña ................................................ 17 

1.1. Situemos la cosmovisión de la y el sujeto andino ............................................. 17 

1.2. Cosmovisión andina en clave aymara desde el suma qamaña ........................... 20 

2. Del suma qamaña al vivir bien, viendo más allá de la cosmovisión aymara ......... 25 

3. Suma qamaña en la Asamblea Constituyente de Bolivia ..................................... 29 

4. Implementación del suma qamaña en Bolivia, una mirada a la legislación boliviana

 ........................................................................................................................ 35 

5. Análisis y crítica de la incorporación del suma qamaña en el Estado Plurinacional 

de Bolivia ........................................................................................................ 36 

5.1. Análisis y principales hallazgos ....................................................................... 37 

5.2. Crítica.............................................................................................................. 40 

Capítulo segundo  

¿Suma qamaña en acción? Sobre su impacto en la legislación de protección a la Madre 

Tierra .......................................................................................................................... 43 

1. De objeto a sujeto, suma qamaña y legislación boliviana para la protección de la 

Madre Tierra.................................................................................................... 43 

1.1. Antecedentes y bases del desarrollo jurídico en la legislación boliviana de 

protección a la Madre Tierra ............................................................................ 43 

1.2. Legislación boliviana para la protección de la Madre Tierra ............................. 48 

2. Explorando el impacto del suma qamaña en el marco legal para la protección de la 

Madre Tierra: del enunciado legal al efecto práctico ........................................ 49 

2.1. Revisión de las leyes marco de protección a la Madre Tierra............................ 50 

2.2. Revisión de las sentencias del Tribunal Constitucional Plurinacional de Bolivia

 ........................................................................................................................ 57 

2.3. Revisión de las percepciones de la población en general .................................. 65 

3. Suma qamaña en la práctica: análisis, principales hallazgos y crítica de su aplicación 

en las leyes de protección de la Madre Tierra ................................................... 69 



12 

3.1. Análisis y principales hallazgos ....................................................................... 69 

3.2. Crítica.............................................................................................................. 74 

Conclusiones ............................................................................................................... 78 

Bibliografía ................................................................................................................. 86 

Anexos........................................................................................................................ 94 

Anexo 1: Guía de entrevista semiestructurada ......................................................... 94 

Anexo 2: Sistematización de las entrevistas semiestructuradas................................ 95 

 

  



13 

Introducción  

 

En medio de la crisis ambiental global y el creciente cuestionamiento hacia los 

modelos tradicionales de desarrollo, han comenzado a surgir alternativas que buscan 

restablecer un equilibrio genuino entre el ser humano y la naturaleza. Una de las 

propuestas más interesantes dentro de este intento es el suma qamaña, un término que se 

suele traducir como vivir bien, pero que abarca mucho más que una simple noción de 

calidad de vida. Este concepto deviene de una cosmovisión indígena que no solo rechaza 

la explotación excesiva y depredadora de la naturaleza, sino que también promueve una 

relación de respeto y armonía profunda con la Madre Tierra, concebida como un ser vivo 

(sujeto) y digno de respeto.  

El suma qamaña/vivir bien, es un principio y horizonte que no solo representa una 

forma de vivir en sintonía con la Madre Tierra, sino que también constituye una crítica al 

modelo de desarrollo capitalista y al antropocentrismo que rigen las sociedades 

occidentales. En el contexto boliviano, el suma qamaña/vivir bien ha sido incorporado 

como fundamento ético-moral en la Constitución Política del Estado Plurinacional de 

Bolivia (2009), marcando un hito en la transición de Bolivia hacia un Estado que reconoce 

la Madre Tierra como sujeto de derechos a través de leyes como la ley n.° 071 de derechos 

de la Madre Tierra (2010), y la ley n.° 300 de la Madre Tierra y desarrollo integral para 

vivir bien (2012).  

Este cambio paradigmático, como se mencionó, busca ir más allá de una simple 

declaración de forma de vida, presentándose como un principio rector y horizonte a 

alcanzar1 en la creación y aplicación de leyes, cuya misión es proteger a la Madre Tierra; 

sin embargo, este tránsito del suma qamaña desde un concepto ancestral hacia su 

implementación en un sistema jurídico estatal ha mostrado desafíos y limitaciones 

significativos. A pesar de que se han promulgado leyes clave, como las anteriormente 

mencionadas, persisten cuestionamientos sobre la coherencia y su aplicación efectiva en 

las políticas y las acciones judiciales de protección de la Madre Tierra.  

En este sentido, la presente investigación plantea la siguiente pregunta central: ¿de 

qué manera la incorporación y aplicación del suma qamaña/vivir bien ha influido en la 

 

1 Bolivia Vicepresidencia del Estado Plurinacional, Informe del Vivir Bien en el Estado 

Plurinacional de Bolivia (La Paz: Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, 2023), ISBN 978-

9917-33-037 P.O. 



14 

legislación boliviana y en las acciones judiciales para la protección de la Madre Tierra? 

Esta interrogante surge en un contexto en el que Bolivia enfrenta constantes tensiones 

entre el desarrollo económico y la protección efectiva de la Madre Tierra. Por ello, la 

investigación se justifica por la necesidad de explorar cómo este paradigma 

cosmocéntrico, consagrado en el núcleo de la Constitución boliviana de 2009, debería 

orientar la legislación y la acción jurisdiccional en materia de protección de la Madre 

Tierra. Abordar el suma qamaña desde su raíz indígena permite, en el ámbito teórico, 

ampliar el constitucionalismo latinoamericano con un marco epistemológico capaz de 

integrar los saberes locales con el derecho contemporáneo-occidental; en el ámbito 

práctico, identificar las carencias operativas de las leyes n.º 071 y n.º 300, así como las 

inconsistencias jurisprudenciales, y en términos de relevancia, ofrecer una alternativa 

efectiva al modelo de desarrollo convencional. En definitiva, la investigación busca dar 

un paso necesario hacia la recuperación del sentido auténtico del suma qamaña/vivir bien, 

garantizando así una protección real y efectiva de la Madre Tierra desde la legislación y 

la práctica judicial.2 

Asimismo, esta investigación es motivada por el interés en identificar si el 

paradigma propuesto por los pueblos indígenas de Bolivia ha sido realmente incorporado 

y aplicado en su verdadera esencia en la legislación y en las acciones judiciales. Pues, 

desde una perspectiva histórica, la reivindicación de los pueblos indígenas ha buscado 

restaurar una relación de respeto con la naturaleza, una relación que fue perturbada 

durante siglos de colonización y explotación. El estudio del suma qamaña/vivir bien en 

su implementación legislativa representa, por tanto, un paso hacia la valoración y el 

reconocimiento de estas cosmovisiones indígenas y sus propuestas de vida en armonía, 

equilibrio y complementariedad. En este sentido, la relación investigadora-investigación 

se convierte en un acto de reconocimiento y valoración de las cosmovisiones indígenas 

en el sistema legislativo y acciones judiciales de un nuevo Estado Plurinacional, siendo 

la investigación un puente entre el conocimiento académico y el respeto por la sabiduría 

ancestral, en una época contemporánea donde nos regimos en derecho.  

Entendiendo esto, los objetivos que se plantean en la investigación y que dan paso 

a la elaboración de capítulos son: analizar las bases del suma qamaña desde la 

cosmovisión andina (aymara) hasta su incorporación en el marco jurídico del Estado 

 

2 David Choquehuanca Céspedes, Geapolítica del Vivir Bien (La Paz: Vicepresidencia del Estado 

Plurinacional de Bolivia, 2022), 

https://www.vicepresidencia.gob.bo/IMG/pdf/geapolitica_del_vivir_bien_dch-2.pdf.  

https://www.vicepresidencia.gob.bo/IMG/pdf/geapolitica_del_vivir_bien_dch-2.pdf


15 

Plurinacional de Bolivia, abarcando su presencia en la Constitución y en leyes específicas 

de protección de la Madre Tierra; y explorar el impacto y las limitaciones de la aplicación 

del suma qamaña en las leyes y en las acciones judiciales para la protección de la Madre 

Tierra.  

La metodología de la investigación es con enfoque cualitativo, ideal para este 

estudio, ya que permite explorar percepciones, interpretaciones y experiencias en torno a 

la incorporación y la aplicación del suma qamaña/vivir bien en los ámbitos legislativo y 

judicial. Este enfoque facilita una comprensión interpretativa, examinando su significado 

desde la cosmovisión indígena y su influencia en la legislación boliviana de protección 

de la Madre Tierra. Asimismo, la investigación es de tipo descriptivo y exploratorio, 

donde la parte descriptiva detalla cómo el suma qamaña/vivir bien se ha formalizado en 

la Constitución y las leyes; y la parte exploratoria examina el impacto práctico y 

limitaciones de su aplicación en la operativización de las leyes y las acciones judiciales 

para la protección de la Madre Tierra.  

En contraste con esto, las técnicas utilizadas fueron: la revisión documental, para 

analizar textos legislativos, documentos de políticas públicas y sentencias del Tribunal 

Constitucional Plurinacional, con el fin de rastrear la incorporación y aplicación del suma 

qamaña/vivir bien en el marco normativo boliviano y acciones judiciales, este análisis 

permitirá identificar y comprender la coherencia entre este principio constitucional y el 

sistema judicial para la protección de la Madre Tierra. Las entrevistas semiestructuradas, 

para una visión profunda desde la perspectiva de actores clave, como líderes indígenas, 

expertos en derecho, activistas ambientales y académicos; estas entrevistas, orientadas 

por preguntas guías y específicas para explorar las experiencias y opiniones sobre la 

influencia del suma qamaña/vivir bien en la protección de la Madre Tierra. 

En la lectura de la investigación identificará dos capítulos. El capítulo primero:  

Suma qamaña, de la cosmovisión andina a la legislación boliviana, se analiza cómo el 

concepto de suma qamaña, que nació en la cosmovisión andina como una forma de vida 

en equilibrio y armonía con la naturaleza (Madre Tierra) y la sociedad, pasó de ser una 

forma de vida de la cosmovisión indígena a un paradigma que se formalizó en un principio 

en la Constitución Política del Estado boliviano. El capítulo segundo: ¿Suma qamaña en 

acción? Sobre su impacto en la legislación de protección a la Madre Tierra, explora 

cómo el suma qamaña/vivir bien ha dado forma a las leyes de protección de la Madre 

Tierra en Bolivia, por lo que se analizan detalladamente la ley n.º 071 de derechos de la 

Madre Tierra (2010) y la Ley n.º 300 de la Madre Tierra y desarrollo integral para vivir 



16 

bien (2012), también se revisan sentencias del Tribunal Constitucional Plurinacional y las 

percepciones de la población involucrada en los temas de protección de la Madre Tierra. 

Estas revisiones observan y analizan que, aunque el suma qamaña/vivir bien ha sido 

formalizado en el marco legal, su implementación ha enfrentado serios obstáculos debido 

a conflictos con intereses económicos y políticos del Estado boliviano. 

Finalmente, las conclusiones de la investigación revelan varios retos en la 

aplicación del suma qamaña/vivir bien en Bolivia. Se muestra un desfase evidente entre 

lo que la Constitución promete y lo que el Estado hace. Las leyes n.° 071 y n.° 300, 

concebidas para proteger a la Madre Tierra, se utilizan sobre todo como piezas de 

exhibición ante la comunidad internacional y casi no ofrecen mecanismos reales de 

aplicación. Del mismo modo, las sentencias del Tribunal Constitucional Plurinacional 

avanzan y retroceden: unas veces amparan la naturaleza, otras la sacrifican a favor de 

proyectos extractivos. Esta inestabilidad —influida por la formación y la ideología de los 

propios magistrados, así como por el uso político del paradigma— revela que el suma 

qamaña/vivir bien se ha quedado, en gran medida, en el plano retórico. Con base en esta 

constatación, el estudio indaga hasta qué punto dicho principio ha repercutido de forma 

efectiva en la normativa y en la práctica judicial bolivianas, y plantea orientaciones para 

devolverle su carácter cosmocéntrico mediante políticas públicas y criterios 

jurisdiccionales que garanticen una genuina protección de la Madre Tierra. 

 

 

  



17 

Capítulo primero 

Suma qamaña, de la cosmovisión andina a la legislación boliviana 

 

 

El presente capítulo invita a una lectura crítica y de redescubrimiento del suma 

qamaña, siguiendo un análisis del complejo proceso que tiene su origen en la cosmovisión 

de los pueblos indígenas —específicamente andina desde lo aymara por su vocablo— 

hasta su incorporación en el marco estatal. Partiendo desde una Bolivia que lo visualiza 

en su proceso de transformación: desde ser un concepto íntimo y privado de los ayllus 

aymaras, hasta convertirse en un paradigma que ocupa un lugar destacado en la esfera 

pública, impulsado por las luchas históricas de los pueblos indígenas. En este momento 

de transición, el término se generaliza bajo la traducción de vivir bien, como una respuesta 

crítica al modelo de desarrollo capitalista y a las lógicas coloniales que han marcado la 

historia de estos pueblos. Finalmente, el suma qamaña encuentra su consolidación en la 

Asamblea Constituyente, donde se establece como un principio y horizonte del Estado 

boliviano, manifestándose en acciones concretas a través del marco jurídico, la 

planificación estatal y las políticas públicas.  

Asimismo, se propone analizar estos momentos clave: su consolidación como 

concepto desde la cosmovisión indígena, su incursión en la esfera pública como 

paradigma, su incorporación en el aparato estatal desde la Constitución, leyes y 

documentos de planificación, entre otros del Estado Plurinacional de Bolivia.  

 

1. Cosmovisión andina, hablemos de suma qamaña 

 

1.1.  Situemos la cosmovisión de la y el sujeto andino  

 

Los Andes es una de las cordilleras más largas del mundo, se extiende a lo largo 

de la costa occidental de América del Sur y forma parte de los territorios de los 

denominados países andinos (Venezuela, Colombia, Ecuador, Bolivia, Perú, Chile y 

Argentina); estos países no solo comparten una situación geográfica común, sino también 

cuentan con características similares como la presencia de pueblos indígenas,3 que a 

 

3
 Entre los principales pueblos indígenas de la región andina se tiene a: aymaras y quechuas, que 

tuvieron y algunos continúan teniendo presencia en más de dos países andinos.  



18 

través de su desarrollo histórico han conformado lo que se denomina como sujeto andino 

con un legado social, político, cultural y económico. Las y los sujetos andinos abarcan a 

pobladores de Los Andes, descendientes de quienes llegaron del norte y del oeste creando 

culturas y civilizaciones; aymaras de los grandes señoríos alrededor del Lago Titicaca; y 

quechuas sometidos al orden imperial del inca. Sujetos desvalorizados del nuevo mundo 

para las y los colonizadores, fueron denominados indios por españoles y criollos de la 

época colonial. Siendo luego, encomendados que retribuían con su trabajo, vida y riqueza; 

evangelizados, descuartizados, torturados por rebelarse en contra de la opresión. También 

denominados como pongos de la hacienda durante las Repúblicas; campesinos reprimidos 

de las grandes haciendas; y comuneros de las colectividades agrícolas. Quienes, más 

tarde, se organizaron en movimientos indígenas y luchaban por su tierra y territorio. 

Fueron también, migrantes de área rural a las ciudades;4  y finalmente, quienes, en el 

último siglo continúan con su reconocimiento y reivindicación desde la 

constitucionalización de sus derechos. 

Es evidente que la y el sujeto andino han pasado por todo un desarrollo histórico, 

donde han evolucionado y/o transformado sus caracteres. Es decir, hablar de la y el sujeto 

andino de hoy no es lo mismo que hablar de la y el sujeto andino de las épocas 

prehispánica, colonial o republicana. Sin embargo, un elemento que ha perdurado en esta 

y este sujeto andino es su cosmovisión,5 que a pesar de variar de pueblo en pueblo6 

comparte lo cosmocéntrico,7 “que hace que [la mujer y] el hombre se conciba[n] a sí 

 

4 Blithz Lozada Pereira, “Lógica andina y visión agro-ecológica del mundo”, en Cosmovisión, 

historia y política en los Andes, vol. 8, compilado por Mary Money (La Paz: Producciones CIMA, 2006), 

83, 

https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/16465/Cosmovision%2C%20historia%20y%20p

ol%C3%ADtica.pdf. 
5
 La cosmovisión es entendida como un proceso Histórico-Natural y Cultural del origen, vida 

práctica y destino de un pueblo y su interrelación con su medio ambiente y social. Es también la forma en 

que un pueblo o una cultura perciben, entienden y describen su mundo y el universo. 'La cosmovisión es la 

elaboración humana que recupera las maneras de ver, sentir y percibir la totalidad de la realidad, esto es los 

seres humanos, el conjunto de la naturaleza y el cosmos. Todas las culturas del mundo tienen su particular 

cosmovisión. Omar Félix Campohermoso Rodríguez, Ruddy Soliz Soliz, y Omar Campohermoso 

Rodríguez, “Lógica Aimara Trivalente y Cosmovisión Andina”, Revista Cuadernos 56, n.° 2 (2015): 89. 
6 Xavier Albó señala que “existe un esquema de interpretación comparable [ya que a] lo largo y 

ancho de [L]os Andes el hombre andino tienden a ver la Naturaleza que lo circunda y a la Sociedad en que 

se engloba de maneras fundamentalmente semejantes. Las peculiaridades de cada región serán variantes 

dialectales dentro de una misma cultura andina”. Xavier Albó, Obras selectas: Tomo V, 1982-1984 (La 

Paz: Producciones CIMA, 2021), 8-9. 
7 El cosmocentrismo es una visión del mundo en la que la naturaleza y el cosmos se consideran el 

centro de la existencia y la fuente fundamental de todas las formas de vida. Esta perspectiva se opone al 

antropocentrismo, que coloca al ser humano en el centro del universo. El cosmocentrismo se encuentra en 

varias culturas tradicionales y filosóficas, donde el respeto y la armonía con la naturaleza son esenciales 

para la vida y el bienestar. Autores como Leonardo Boff argumentan que el cosmocentrismo representa una 

https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/16465/Cosmovision%2C%20historia%20y%20pol%C3%ADtica.pdf
https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/16465/Cosmovision%2C%20historia%20y%20pol%C3%ADtica.pdf


19 

mismo[s] como parte integrada [del] mundo, un elemento más de las fuerzas naturales y 

sagradas, y un objeto en movimiento constante”,8 es decir, forma parte de un sistema 

múltiple de relaciones9 interconectadas entre el ser humano, la naturaleza y el cosmos, 

donde el ser humano es parte que integra10 y no un dominador, ya que cada elemento 

posee vida o ánima.11  

Dada la oralidad de los pueblos indígenas, el cosmocentrismo se transmite a través 

de las palabras, pero también de sentimientos y acciones, de generación en generación, 

aun así, representantes de los pueblos aymara,12 quechua13 e investigadores de los 

mismos, han trabajado teóricamente para describir su cosmovisión. Una de las cunas de 

mayor expresión de los pueblos andinos es el país de Bolivia, donde las y los aymaras y 

quechuas contemporáneos se caracterizan por ser sujetos abigarrados14 que radican en 

áreas rurales como urbanas de los Departamentos de La Paz, Oruro, Potosí y Cochabamba 

—occidente boliviano—, así como en áreas del oriente boliviano, su presencia en las áreas 

 

“sabiduría ecológica” que reconoce la interconexión de todos los seres vivos y el cosmos. Según Boff, esta 

perspectiva está profundamente arraigada en muchas culturas indígenas y tradicionales, que ven a la Tierra 

como un ser vivo con derechos propios. En sus palabras, “el cosmocentrismo nos invita a una relación de 

reverencia y cuidado con la naturaleza, en la que el ser humano es solo una parte más de un todo más 

grande”. Leonardo Boff, Ecología: Grito de la Tierra, Grito de los pobres (Madrid: Trotta, 1996), 42. 
8 Lozada Pereira, “La filosofía occidental y la cosmovisión andina”, en Cosmovisión, historia y 

política en los Andes, 72. 
9 Campohermoso Rodríguez et al., “Lógica Aimara Trivalente y Cosmovisión Andina”, Revista 

Cuadernos, 96. 
10 “El hombre andino es consciente de que existe una preeminencia telúrica y anímica de lo 

sagrado, la cual lo coloca en un rol pasivo y subordinado respecto del orden cósmico marcado por la 

reciprocidad y la inversión. Dicho orden determina la forma de las relaciones entre las personas, con el 

entorno ecológico y con las deidades.” Lozada Pereira, “La filosofía occidental y la cosmovisión andina”, 

en Cosmovisión, historia y política en los Andes, 71.  
11 Ibid., 71.  
12 Las y los aymaras son un pueblo prehispánico que habita principalmente el altiplano de Bolivia, 

con presencia también en Perú, Chile y Argentina (es decir cuatro de los siete países que conforman los 

países andinos). Su historia se remonta a la civilización Tiahuanacota, una de las más importantes en la 

región andina, antes de la llegada de los incas. Tras la caída de Tiahuanaco, las y los aymaras formaron 

diversos señoríos y reinos independientes en el altiplano, conocidos colectivamente como Collas. Estos 

reinos fueron finalmente dominados por el Imperio Inca alrededor del siglo XV y, más tarde, por los 

colonizadores españoles, pasando posteriormente por todo el proceso de la república hasta la actualidad.  

Josep Barnadas, Apuntes para una historia aymara (La Paz: CIPCA, 1978), 5-25. 
13 Las y los quechuas son un grupo indígena originario de los Andes, que se extiende 

principalmente por países como Bolivia, Perú, Ecuador, Colombia, Chile y Argentina. Su identidad se 

vincula estrechamente con el Imperio Inca, ya que el quechua fue la lengua oficial del imperio, conocido 

como el Tawantinsuyo, que dominó gran parte de Sudamérica antes de la conquista española. Wikipedia, 

“Pueblo quechua”, Wikipedia, la enciclopedia libre, 1 de octubre de 2024, 

https://es.wikipedia.org/wiki/Pueblo_quechua. 
14 La presente caracterización del sujeto aymara y quechua boliviano se realiza en función del 

término de René Zavaleta Mercado: abigarrado, utilizado para explicar a la sociedad boliviana como una 

sociedad que contiene la coexistencia de múltiples formas sociales, culturales y económicas que no se 

integran en una sola estructura homogénea; y desarrollo histórico que explica Xavier Albó, llegando a tomar 

elementos hasta el año 2023. 



20 

urbanas de occidente como en el oriente en general se debe a las continuas migraciones 

por la búsqueda de nuevas oportunidades de índole económica y social.15 Sus lenguas 

nativas son el aymara y quechua —respectivamente— aunque conocen y hablan el 

castellano como producto de las relaciones que tuvieron que establecer con las ciudades 

a las que migraron, incluso olvidando o negando sus lenguas maternas.16 Sus formas de 

vida son comunitarias, a pesar de que con la migración ingresan a un sentido 

individualista y pérdida del sentido de comunidad; sus costumbres son fuertes conforme 

a su lugar de descendencia, trasladándose incluso a ciudades; y por último sus 

cosmovisiones17 (retomando al cosmocentrismo andino anteriormente descrito) permean 

a través de su desarrollo en el tiempo, tanto en área rural como urbana, quizás con menor 

intensidad en lo urbano dado el carácter capitalista de las ciudades,18 aun así se percibe el 

valor que se da a la Madre Tierra,19 desde el sentido de interrelación entre todos los seres 

vivos y el cosmos.  

 

1.2.  Cosmovisión andina en clave aymara desde el suma qamaña  

 

Al interior de la cosmovisión andina (aymara y quechua) se identifica un fin o 

prioridad de convivencia con el entorno (cosmos, Madre Tierra o Pachamama) que es en 

 

15 Sobre la migración, Xavier Albó menciona: “El principal motivo migratorio es el económico, 

tanto para expulsar gente del campo como para atraerla a la ciudad. Cuando los jóvenes ya entran en la 

fuerza laboral aumenta la presión para irse al campo, sobre todo si las tierras son escasas”. Xavier Albó, 
Obras Selectas: Tomo XI, 1998-2000, editado por Hugo Fernández Aráoz (La Paz: Fundación Xavier Albó, 

Fundación Konrad Adenauer, CIPCA, 2020), 92. 
16 Sobre el uso de la lengua, Xavier Albó señala: La elección de una lengua u otra en diferentes 

situaciones nos ayuda a entender las tensiones que enfrenta esta población andina en la ciudad. Existe una 

situación de diglosia clara: las instituciones y eventos de mayor prestigio social y público exigen el uso del 

español, mientras que el quechua o el aymara, a menudo mezclados con el español, se limitan a situaciones 

de menor prestigio, como aquellas relacionadas con la intimidad familiar y los círculos sociales más 
cercanos. Albó, Obras Selectas: Tomo XI, 87-106. 

17 Las cosmovisiones aymara y quechua comparten muchas similitudes con la cosmovisión andina 

en general, ya que esta última es el marco cultural amplio donde pertenecen. Sin embargo, las 

cosmovisiones aymara y quechua también presenta particularidades derivadas de su contexto geográfico y 

cultural específico en la región del altiplano andino, donde tanto los pueblos aymara y quechua han 

desarrollado prácticas y creencias únicas dentro del marco más amplio de la cosmovisión andina. Lozada 
Pereira, “La filosofía occidental y la cosmovisión andina”, en Cosmovisión, historia y política en los Andes, 

70-72.  
18 Xavier Albó, Obras selectas: Tomo V, 1982-1984 (La Paz: Producciones CIMA, 2021), 7-50. 
19 La Madre Tierra o Pachamama (desde los idiomas del aymara y quechua) sintetiza la relación 

de la mujer y el hombre aymara con la naturaleza; el término es aymara/quechua es rico en significado ya 

que se sitúa en el tiempo y el espacio como la tierra que produce y cobija; como sufijo pacha añade la idea 

de totalidad y precisión (aquí y ahora) y mama es madre o señora. Ibíd.,7-50.  



21 

aymara el suma qamaña y en quechua el sumak kawsay, términos que en una simplista 

traducción al castellano se los entiende cómo vivir bien y buen vivir respectivamente.  

En Bolivia el término que se desarrolló es el de idioma aymara: suma qamaña —

al que se le hace una equivalencia con el sumak kawsay en el momento de explicarlos—, 

que presenta variaciones conforme a los autores que lo explican, como se presenta a 

continuación:  

 

Tabla 1 
Comparación de las conceptualizaciones sobre suma qamaña 

Autor Consideraciones al concepto Conceptualización 

Xavier Albó20  Inicia señalando que el suma qamaña, es un 
término que no solo se puede traducir al 
español y entenderlo como vivir bien,21 
pues si no se lo contextualiza en la lengua 
y cultura que fue acuñada pierde su 
profundidad de contenido y sentido; una 
variante elemental para su entendimiento 
parte desde el estudio de su raíz del vocablo 

aymara.22 

Iniciemos por suma, que desde dos 
diccionarios (De Lucca 1987, Layme 1994) 
lo describen como “bonito, hermoso, 
agradable, bueno, amable”; pero también 
“precioso, excelente, acabado, perfecto”, 
tiene, por tanto, un sentido de plenitud que 
no se le da en castellano.23  
Continuemos con qamaña que “[c]omo nos 

enseñan los lingüistas, la raíz conceptual es 
qama-, a la que se van añadiendo diversos 
sufijos para agregarle nuevos matices, como, 
por ejemplo -ña, que lo verbaliza”,24 por lo 
que “[q]amaña es “habitar, vivir [en 
determinado lugar o medio], morar, radicar 
[…] con la naturaleza, con la Madre Tierra o 
Pacha Mama”.25 

 

20 Xavier Albó fue un sacerdote jesuita, antropólogo y lingüista nacido en 1934 en España, pero 

que vivió gran parte de su vida en Bolivia, donde se destacó como uno de los principales estudiosos y 

defensores de los derechos de los pueblos indígenas. Su obra está profundamente vinculada al análisis de 

las culturas andinas, especialmente las de los pueblos aymara y quechua. Albó dedicó su vida a investigar 

y promover una mayor comprensión de las lenguas, culturas y cosmovisiones indígenas, abogando por su 

inclusión en los procesos sociales y políticos bolivianos. En cuanto a su trabajo sobre la mujer y el hombre 
aymara, Albó estudió profundamente la estructura social y cultural de este grupo, destacando la 

interrelación entre las dimensiones materiales y espirituales de la vida. Su análisis incluyó el estudio del 

uso del idioma, las formas de organización comunitaria y las concepciones filosóficas sobre el bienestar, 

siempre desde una perspectiva de respeto y promoción de los derechos indígenas. Roberto Medina, “Xavier 

Albó, el curioso incorregible que volvió a nacer en Bolivia”, La Razón, 20 de enero de 2023, 

https://www.la-razon.com/nacional/2023/01/20/xavier-albo-el-curioso-incorregible-que-volvio-a-nacer-

en-bolivia/. 
21 Se traduce literalmente suma=bien, qamaña=vivir, es decir vivir bien.  
22 Según Mario Torrez, agrónomo químico industrial aymara, “[e]n aymara no hay substantivos 

abstractos; rige la lógica de lo concreto”. Javier Medina, Suma Qamaña: La comprensión indígena de la 

Buena Vida (La Paz: Editorial Garza Azul, 2001), 34. 
23 Xavier Albó, “Suma qamaña = convivir bien. ¿Cómo medirlo?”, revista de estudios bolivianos, 

vol. 25, (2019): 102, doi: 10.5195/bsj.2019.225.    
24

 Albó, ibid., 101. 
25 Ibíd., 100-101.  



22 

Mario Torrez26 El concepto central de su reflexión es el 
qamaña, entendiendo que es un concepto 

que entrelaza la vida y la muerte bajo los 
principios de complementariedad (desde la 
interrelación de los opuestos) en un espacio 
de subsistencia y reciprocidad.  

“[Qamaña] es trama de vida cuya mutua 
interconectividad produce bienestar,”27 

definido como el lugar de existir o espacio 
externo de existencia (entorno/medio 
ambiente) donde se tiene la presencia de los 
vegetales, animales y gente, que operan 
desde los instintos naturales.28 

Javier Medina29 Considera que traducir el suma qamaña a 
vivir bien es una reducción 
antropocéntrica. Asimismo, que es un 

equivalente al concepto de desarrollo.  Este 
“opera a través de un sistema lógico que 
funciona bajo el principio de 
complementariedad de opuestos y tercero 
incluido [siendo] el corazón lógico del 
concepto”.30 

Qamaña significa habitar, vivir morar, 
radicar, pero en un sentido colectivo, es 
decir, el lugar de existir.31 

Simón Yampara32 Parte del paradigma ideológico y la 

búsqueda permanente del pueblo aymara-

Suma qamaña es concebido como vivir bien 

y en armonía con los otros miembros de la 
naturaleza y con uno mismo, en el cual los 

 

26 Mario Torrez es un académico y pensador boliviano de origen aymara, conocido por su enfoque 

en el estudio de la cosmovisión aymara y su integración con conceptos occidentales como el desarrollo y 

el bienestar. Su trabajo ha sido clave para visibilizar cómo las culturas indígenas, en particular la aymara, 

entienden y practican el bienestar, en contraste con los modelos occidentales. Esto ha abierto el camino 

para que se revalore la riqueza cultural indígena en Bolivia y se planteen modelos de desarrollo más 

inclusivos y adaptados a la realidad local. Ramiro Elio Churata Mamani, “Los principios y valores del 

Derecho Aymara en el Ayllu Taypi (Jan Chuyma Ch'ulla)” (tesis de grado, Universidad Mayor de San 
Andrés, 2021), 143-144. https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/28117/T-

5726.pdf?sequence=1&isAllowed=y. 
27 Javier Medina, Suma Qamaña: La comprensión indígena de la Vida Buena, Serie Gestión 

Pública Intercultural, n. 8 (La Paz: Comunicación PADEP/GTZ, 2008), 60, https://bivica.org/files/vida-

buena.pdf. 
28 Ibíd., 60.  
29 Javier Medina es un académico boliviano destacado por su trabajo en torno a la cosmovisión 

andina y su relación con el concepto del vivir bien o buen vivir. Su enfoque gira en torno a las formas de 
vida tradicionales de los pueblos indígenas de los Andes, en las cuales destaca una visión holística de la 

realidad que integra aspectos ecológicos, sociales y espirituales. Uno de sus trabajos más notables es la 

vinculación del pensamiento andino con los desarrollos contemporáneos en ciencia y tecnología. Medina 

sostiene que la ciencia del siglo XXI, especialmente en campos como la física cuántica y la ecología, 

converge con la cosmovisión andina en su reconocimiento de la interconexión y la interdependencia de 

todos los elementos del cosmos. Propone que las políticas públicas deben adaptarse para promover un tipo 

de desarrollo que esté en sintonía con estos principios, en lugar de seguir modelos explotadores y 

destructivos de la naturaleza. Systemic Alternatives. “Apuntes para el debate: Buen Vivir/Vivir Bien”, 

Systemic Alternatives, 31 de julio de 2014, https://systemicalternatives.org/2014/07/31/apuntes-para-el-

debate-buen-vivir-vivir-bien/. 
30 Javier Medina, “Acerca del Suma Qamaña”, en Vivir bien: ¿paradigma no capitalista?, coord. 

Ivonne Farah y Lucano Vasapollo (La Paz, VE: CIDES – UMSA / OXFAM / Universidad de Roma 

Sapienza, 2011), 46. 
31 Medina, “Acerca del Suma Qamaña”, en Vivir bien: ¿paradigma no capitalista?, 44. 
32 Simón Yampara Huarachi es un intelectual, sociólogo y activista aymara boliviano reconocido 

por su trabajo en la revitalización y promoción de la cosmovisión andina. A lo largo de su carrera, ha sido 

una figura clave en el movimiento indígena boliviano y en la formulación de políticas que buscan la 

inclusión de la visión indígena en el contexto del desarrollo nacional. Asimismo, Yampara ha sido una 

figura activa en los movimientos de descolonización intelectual en Bolivia, contribuyendo al debate sobre 

la decolonización de las políticas públicas y las estructuras sociales impuestas por el colonialismo. Ha 
promovido el reconocimiento y la revalorización del conocimiento indígena, argumentando que la 

modernidad debe aprender de la sabiduría ancestral para enfrentar los desafíos contemporáneos como el 

cambio climático y la justicia social. Decoloniality, First Nations Thinkers and Thought and Practices from 

the Global South, “Ochy Curiel”, accedido el 1 de octubre de 2024, 

https://omeka.cloud.unimelb.edu.au/decoloniality-and-thinkers-from-the-global-south/items/show/199. 

https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/28117/T-5726.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/28117/T-5726.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://bivica.org/files/vida-buena.pdf
https://bivica.org/files/vida-buena.pdf


23 

quechua, siendo holístico y armónico, con 
cuatro tipos de crecimientos:  

- crecimiento material,  
- crecimiento biológico, 
- crecimiento espiritual, 
- gobierno territorial con 

crecimiento. 
Que interaccionan conjuntamente en un 
proceso holista, se llega a la armonía 
integral de la vida de los pueblos andinos.33 

pueblos no sólo se limitan al crecimiento 
material, si no que van más allá. Se 

preocupan del propio crecimiento biológico, 
entendido como los mundos vegetal, animal, 
lítico y territorial.34 

David 
Choquehuanca35 

Denota el suma qamaña desde el vivir bien 
y no vivir mejor, siendo el primero propio 
de los pueblos ancestrales (no del 
socialismo), mientras que el segundo 
responde a una lógica de occidente que se 
encuentra en la línea de los programas de 
desarrollo.36 
Este término contiene cuatro principios 

fundamentales:37 
- saber escuchar,  
- saber compartir, 
- saber vivir en armonía y 

complementariedad,  
- saber soñar.  

“Suma Qamaña (en español «Vivir Bien») 
está basado en la vivencia de nuestros 
pueblos, un Vivir Bien que significa vivir en 
comunidad, en hermandad, y especialmente 
en complementariedad, es decir compartir y 
no competir, vivir en armonía entre las 
personas y como parte de la naturaleza.”38 

Fernando 
Huanacuni39 

Critica la traducción literal de suma 
qamaña/sumak kawsay al castellano, ya 

que es pobre y pierde su fuerza y sentido.  
Sin embargo, realiza la traducción, pero 
con mayores caracteres.  

Suma qamaña se traduce de la siguiente 
forma:  

- suma: plenitud, sublime, 
excelente, magnífico, hermoso. 

 

33 Medina, Suma Qamaña, 79. 
34 Ibíd., 79.  
35 David Choquehuanca es un político y pensador aymara boliviano, reconocido por su trabajo en 

la promoción de la cultura indígena y la cosmovisión andina. Ha ocupado importantes cargos políticos, 

como ministro de Relaciones Exteriores (2006-2017) y vicepresidente de Bolivia desde 2020. Su principal 

aporte es la promoción del concepto de Vivir Bien (Suma Qamaña), que fomenta una vida en armonía con 

la naturaleza y la comunidad. Este concepto fue incorporado en la Constitución de Bolivia en 2009 y es 

clave en la política pública del país. Choquehuanca también es un defensor del pensamiento decolonial, 

que busca la revalorización de las prácticas ancestrales y del conocimiento indígena. Además, ha enfatizado 

la importancia de la relación entre los seres humanos y la Pachamama (Madre Tierra), proponiendo un 
desarrollo sostenible basado en principios como la reciprocidad y el respeto a la naturaleza. Miguel Gómez, 

“David Choquehuanca: El militante del vivir bien con la revolución en las venas”, La Razón, 8 de 

noviembre de 2020, https://www.la-razon.com/nacional/2020/11/08/david-choquehuanca-el-militante-del-

vivir-bien-con-la-revolucion-en-las-venas/.  
36 Bolivia Vicepresidencia del Estado Plurinacional, Informe del vivir bien Estado Plurinacional 

de Bolivia, (La Paz, VE: Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, 2023), ISBN: 978-9917-33-
037 P.O., 59-65. 

37 David Choquehuanca, “Suma Qamaña: Vivir Bien, No Mejor”, Archivos Agenda, accedido el 

1 de octubre de 2024, http://archivosagenda.org/es/suma-qamana-vivir-bien-no-mejor. 
38 Ibid.  
39 Fernando Huanacuni Mamani es un intelectual y político aymara de Bolivia, reconocido por su 

trabajo en la difusión de la cosmovisión andina y el concepto de Vivir Bien (Suma Qamaña). Fue Ministro 

de Relaciones Exteriores entre 2017 y 2018, donde impulsó la diplomacia basada en los valores indígenas 

como la reciprocidad y el respeto a la Madre Tierra. A través de sus escritos, especialmente en su libro 

Vivir Bien/Buen Vivir, Huanacuni ha promovido la vida en armonía con la naturaleza y la comunidad como 
una alternativa a los modelos de desarrollo convencionales. También ha sido un defensor del pensamiento 

decolonial, argumentando que las prácticas ancestrales indígenas ofrecen soluciones viables a los 

problemas contemporáneos como el cambio climático y la desigualdad. Iván Bustillos Zamorano, 

“Fernando Huanacuni Mamani: Saludo aymara en la Cancillería”, La Razón, 28 de junio de 2015, 

https://www.la-razon.com/politico/2015/06/28/fernando-huanacuni-mamani-saludo-aymara-en-la-

cancilleria/.  



24 

- qamaña: vivir, convivir, estar 
siendo, ser estando.40  

“[En sí] se traduce como “vivir bien” o 
“vivir en plenitud”, que en términos 
generales significa “vivir en armonía y 
equilibrio; en armonía con los ciclos de la 
Madre Tierra, del cosmos, de la vida y de la 
historia, y en equilibrio con toda forma de 
existencia”.41 

Fuente: Varios autores 

Elaboración propia 

 

Las conceptualizaciones sobre suma qamaña que se presentan en la tabla 1, tienen 

puntos en común, pero también diferencias que reflejan interpretaciones y reflexiones de 

los autores desde sus vivencias o investigaciones a partir de la cosmovisión andina, en 

específico desde lo aymara. No obstante, es esencial denotar las afinidades que presentan 

algunos de estos autores como: la crítica a la traducción al castellano de suma qamaña, 

debido a la poca profundidad y alcance que tiene el solo mencionar vivir bien; la forma 

de establecer que el término hace referencia al lugar de habitar, vivir o existir en el espacio 

externo con la Madre Tierra; la importancia de entender este desde la comunidad42 y las 

relaciones armónicas que crea bajo los principios de complementariedad y tercero 

incluido.43 

En sí, el suma qamaña es un concepto profundamente plural que se manifiesta en 

la diversidad de interpretaciones que presentan distintos autores, por lo que, intentar 

unificarlo en un solo concepto es un ejercicio vano que lo despoja de su esencia misma, 

debido a que surge de una cosmovisión profunda del pueblo aymara. No obstante, es 

evidente que muchos autores, a través de sus producciones emplean elementos claves 

 

40 Fernando Huanacuni Mamani, Buen Vivir/Vivir Bien: Filosofía, políticas, estrategias y 

experiencias regionales andinas (Lima: Coordinadora Andina de Organizaciones Indígenas – CAOI, 2010), 

2. 
41 Ibid., 16.   
42 Se menciona a la comunidad y no a lo colectivo (a pesar de que los autores usan ambos términos) 

debido a que el primero se basa en relaciones personales, históricas o territoriales, con un enfoque a largo 

plazo y con un sentido de pertenencia más profundo; mientras que el segundo se da con un propósito 

específico, es funcional y de carácter temporal donde las y los miembros actúan de forma pragmática.   
43 En la cosmovisión andina, los principios de complementariedad y tercero incluido son 

fundamentales para comprender cómo se organizan y equilibran las relaciones entre opuestos en el mundo. 

La complementariedad es un principio clave que organiza la vida en los pueblos andinos, ya que en lugar 

de considerar los opuestos como irreconciliables o en conflicto (como sucede en el pensamiento occidental), 

la cosmovisión andina los ve como componentes interdependientes que se complementan y donde cada uno 

necesita al otro para existir y funcionar en armonía. Y el principio de tercero incluido establece que, además 
de los dos opuestos, siempre existe un tercer elemento que los reconcilia y los unifica en un nuevo nivel de 

existencia. En lugar de pensar en términos de dicotomías rígidas, como ocurre en el pensamiento occidental 

(que divide el mundo entre verdadero/falso, blanco/negro), el tercero incluido permite integrar ambos polos 

y trascender la dualidad, es decir, representa una síntesis que engloba y supera las tensiones entre los 

opuestos. Medina, Suma Qamaña, 51-171.  



25 

buscando una teoría que sigue una línea interpretativa coherente del suma qamaña, 

identificando elementos centrales como: vivir (que implica tener vida o existencia), 

habitar (entendido como ocupar un espacio), y convivir (que representa la idea de 

compartir el mismo espacio en armonía y plenitud), entre los seres humanos, la Madre 

Tierra y el cosmos.  

 

2. Del suma qamaña al vivir bien, viendo más allá de la cosmovisión aymara  

 

Si bien el suma qamaña es propio de la cosmovisión aymara —como se mencionó 

en el anterior punto—, este concepto ha evolucionado dentro de los procesos clave de 

América Latina, particularmente de la lucha de los pueblos indígenas. Para comprender 

su impacto es necesario estudiar su paso del ámbito privado, característico de los ayllus,44 

hacia la esfera pública en la segunda mitad del siglo XX y principios del siglo XXI.  

Durante este periodo el suma qamaña45 se posicionó como una crítica significativa 

al modelo de desarrollo46 y como una propuesta de vida —presentándose como un nuevo 

 

44 Según Xavier Albó, el ayllu es una organización básica de la sociedad andina que integra a 

familias que comparten derechos sobre la tierra y otros recursos. Este sistema es fundamental para la 

economía indígena y su modo de vida. Xavier Albó, “Ayllu: Vida y organización social en la comunidad 

indígena andina”, en Andinismo y desarrollo, editado por Alberto Acosta (La Paz: Plural, 2008), 45-67. 
45 A nivel regional, el concepto se conoce también como sumak kawsay, vivir bien o buen vivir, 

dependiendo de los autores. Sin embargo, en el presente documento, nos enfocamos en la noción de suma 

qamaña desde la perspectiva aymara boliviana y su desarrollo. 
46 La historia del desarrollo se origina a partir del concepto de progreso, que ha existido en diversas 

culturas a lo largo de la historia. En la antigüedad, el progreso se asociaba principalmente con la mejora 

moral o espiritual; sin embargo, a partir del siglo XVIII, la idea se materializó con una visión más 

materialista y lineal; tras la Segunda Guerra Mundial, el desarrollo tomó forma como un objetivo político 

y económico, especialmente tras el discurso del presidente estadounidense Harry Truman en 1949, que 

diferenciaba entre países desarrollados y subdesarrollados, estableciendo la necesidad de un programa de 

desarrollo para mejorar las condiciones de vida en estos últimos. 

El desarrollo se convirtió en un paradigma dominante, promoviendo políticas que buscaban imitar 
los modelos de las naciones occidentales, implicando la industrialización, urbanización y adopción de 

valores occidentales. Durante las décadas de 1950 y 1960, surgieron diversas teorías para explicar el 

desarrollo, como la teoría del crecimiento, la teoría de la modernización y la teoría de la dependencia, cada 

una con propuestas sobre cómo los países podrían avanzar hacia el desarrollo. En el contexto de América 

Latina y otros países en desarrollo, el desarrollo se tradujo en esfuerzos por adoptar modelos económicos 

capitalistas, a menudo con intervención de organismos internacionales y políticas neoliberales que 

promovían la liberalización y privatización. Sin embargo, estas políticas frecuentemente generaron 

desigualdades y no lograron alcanzar el desarrollo esperado, mientras algunos países lograron avances 

económicos, otros continuaron en la pobreza y la exclusión. 

El fracaso del desarrollo en muchos casos se debe a su enfoque eurocéntrico y la imposición de 

modelos que no consideran las realidades locales, las recetas de desarrollo a menudo no se ajustaron a las 
necesidades y contextos de los países subdesarrollados; además, la dependencia de las economías 

periféricas en las dinámicas del mercado mundial ha perpetuado la desigualdad, haciendo que muchos 

países no pudieran avanzar hacia un desarrollo equitativo. Las crisis económicas, ambientales y sociales 

han evidenciado las limitaciones del modelo de desarrollo tradicional, impulsando una reevaluación de sus 

principios y prácticas, y dando lugar a propuestas alternativas como el vivir bien o buen vivir (suma 



26 

paradigma—,47 en respuesta al sistema económico, social y político predominante en 

América Latina.  

A finales de la década de 1980 y principios de la década de 1990, se produjeron 

eventos históricos relevantes como: el colapso de la Unión Soviética, la caída del muro 

de Berlín y el fin de la Guerra Fría; que propiciaron un aumento de las críticas hacia la 

modernidad y las consecuencias del desarrollo, así como el surgimiento de propuestas 

alternativas de vida inspiradas en las cosmovisiones de los pueblos indígenas.48  

De este modo, el suma qamaña emerge en su versión traducida como vivir bien —

posiblemente para un mejor entendimiento más allá de su lengua nativa—, dejando de ser 

un concepto y convirtiéndose en un proyecto desde la perspectiva de un nuevo paradigma. 

Este avance fue vinculado a la apertura democrática y a la maduración de varios 

movimientos sociales que exigían la reivindicación de los pueblos indígenas; en este 

proceso creció el reconocimiento a la sabiduría ancestral que había sido sistemáticamente 

ignorada y menospreciada. Las y los actores que tomaron la palestra a nivel continental, 

surgieron en las vísperas de las celebraciones del Quincentenario de 1992, como una 

respuesta a la narrativa eurocéntrica que conmemoraba el descubrimiento49 y posterior 

colonización de las tierras del continente;50 actuando como catalizador para una 

articulación indígena más sólida en el espacio público.   

Bolivia no fue ajena a este proceso, uno de los primeros momentos en los que el 

suma qamaña tomó los espacios de la esfera pública desde lo social y político fue entre 

 

qamaña/sumak kawsay). Alejandro Macías Macías y Yolanda Lizeth Sevilla García, El fracaso del 

desarrollo y la opción por el buen vivir (Ciudad de México: Ediciones Comunicación Científica, 2022), 
49-160, doi: 10.52501/cc.034. 

47 Thomas Kuhn, en su obra The Structure of Scientific Revolutions, define un paradigma como 

un conjunto de prácticas, teorías y métodos aceptados por una comunidad científica en un período 

determinado, que guía la investigación y la interpretación de datos durante lo que él llama ciencia normal. 

A lo largo del tiempo, surgen anomalías que el paradigma dominante no puede explicar, llevando a una 

crisis que cuestiona su validez. Este proceso puede culminar en un cambio de paradigma, una revolución 

que transforma la comprensión científica y plantea la inconmensurabilidad entre paradigmas en 
competencia, lo que implica que no son directamente comparables. La teoría de Kuhn ha influido en el 

relativismo científico y ha cambiado la forma en que se estudia la historia de la ciencia, enfatizando la 

dinámica del cambio y la evolución del conocimiento. Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific 

Revolutions (Chicago: University of Chicago Press, 1962). 
48Aníbal Quijano señala que la modernidad y el desarrollo habían despojado a los pueblos 

indígenas de sus conocimientos, saberes y prácticas.  
49 El descubrimiento de América es visto como el inicio de un proceso de colonización que resultó 

en la opresión y despojo de los pueblos indígenas; este descubrimiento conllevó la imposición de una 

narrativa eurocéntrica que deslegitimó las cosmovisiones y formas de vida indígenas, así como un despojo 

sistemático de tierras y recursos, estableciendo un legado de desigualdad que aún persiste. Silvia Rivera 

Cusicanqui, Ch'ixinakax utxiwa: Ayer y hoy de la cultura andina (La Paz: PNUD, 1990), 15. 
50

 Denise Y. Arnold, “El Vivir Bien (suma qamaña / sumaq kawsay) en Bolivia: un paraíso 

idealizado no tan 'andino'“, Etcétera. Revista del Área de Ciencias Sociales del CIFFyH 4 (2019), 12. 



27 

las décadas de 1960 y 1970 con el nacimiento de las corrientes indianistas y kataristas.51 

A partir de este punto, la teorización del suma qamaña comenzó a desarrollarse 

adquiriendo mayor relevancia en la década de 1980, debido a la labor de Javier Medina;52 

y siendo su mayor auge entre 1990 y 2000 con el aporte de intelectuales aymaras como 

Simón Yampara, Mario Torrez, entre otros; a su vez, un factor clave en este auge fue el 

apoyo de la cooperación internacional.53 Entre las cooperaciones internacionales más 

destacadas estuvo la GTZ de Alemania en Bolivia,54 que, bajo la dirección de Javier 

Medina desarrolló una separata sobre el concepto. Asimismo, desde la perspectiva de los 

intelectuales aymaras sobresale el trabajo del Centro Andino de Desarrollo Agropecuario 

– CADA,55 con la participación de Mario Torrez y Simón Yampara;56 ambas instituciones 

se basaron en prácticas, experiencias, memorias, conocimientos, premisas ontológicas y 

 

51 El indianismo fue un proyecto político de la década de los 60 destinado a transformar las 

condiciones de opresión y explotación sufridas por los indígenas en Bolivia, debido al dominio de las élites 

blancas y mestizas; este enfoque buscaba destacar el papel central de los indígenas en la historia boliviana 

y su capacidad para luchar por sus derechos de forma autónoma, sin depender de proyectos políticos 

mestizos. Mientras que el katarismo, un movimiento surgido en la década de los 70, se inspiró en el legado 

del líder aymara Tupac Katari, quien luchó contra la opresión colonial; este movimiento buscaba la 

reivindicación de los derechos indígenas y el reconocimiento de su identidad política y cultural. A partir de 
la publicación del Manifiesto de Tiwanaku en 1973, el katarismo se dividió en dos corrientes: una 

indianista, que postulaba al indígena como sujeto central de la lucha por la emancipación, apoyada por 

organizaciones indigenistas internacionales, y una sindicalista, centrada en las demandas de los campesinos 

y apoyada por sectores progresistas de la Iglesia. Ambas corrientes compartían la meta de transformar la 

estructura social de Bolivia, pero diferían en su enfoque y en los actores que priorizaban. Denise, “El Vivir 

Bien (suma qamaña / sumaq kawsay) en Bolivia”, 370-380.  
52 Posiblemente, Javier Medina fue quien, por primera vez, conceptualizó el suma qamaña por 

escrito en los años 80. Anders Burman, “La ontología política del vivir bien”, en Ecología y reciprocidad, 

ed. Koen de Munter, Jacqueline Michaux, y Gilberto Pauwels (La Paz: Plural Editores, 2017), 156. 
53 Es así que las conceptualizaciones presentadas en el punto 1.1., responden a este momento de 

auge que dio paso al estudio y desarrollo de suma qamaña.  
54 La GTZ (Deutsche Gesellschaft für Technische Zusammenarbeit) fue la agencia alemana de 

cooperación técnica que operó en Bolivia durante varias décadas, enfocándose en el desarrollo sostenible 

y el apoyo a proyectos en diversas áreas, como agua potable, saneamiento, energía y desarrollo rural. Esta 

organización se estableció en Bolivia en 1962 y se centró en mejorar la calidad de vida y fomentar la 

sostenibilidad en el país. Agencia de Noticias Fides, “Alemana GTZ: En Latinoamérica, Bolivia goza de 

atención prioritaria”, ANF, 22 de julio de 2003, https://www.noticiasfides.com/economia/alemana-gtz-en-

latinoamerica-bolivia-goza-de-atencion-prioritaria-112950. 
55 El Centro Andino de Desarrollo Agropecuario (CADA) es una organización boliviana que se 

dedica a promover el desarrollo agropecuario sostenible y la mejora de la calidad de vida en las 

comunidades rurales. Fundada en 1996, CADA trabaja en colaboración con agricultores y comunidades, 

implementando proyectos que fomentan la producción agropecuaria, el manejo de recursos naturales y el 

fortalecimiento de capacidades locales. Noel Aguirre Ledezma, “Vivir Bien: Otro mundo es posible”, La 

Razón, 30 de abril de 2021, https://www.la-razon.com/voces/2021/04/30/vivir-bien-otro-mundo-es-

posible/.  
56

 Quienes desarrollaron el concepto de suma qamaña a través de la tradición oral, indagando y 

compartiéndolo directamente con las personas en áreas rurales de sus regiones. 

https://www.la-razon.com/voces/2021/04/30/vivir-bien-otro-mundo-es-posible/
https://www.la-razon.com/voces/2021/04/30/vivir-bien-otro-mundo-es-posible/


28 

estructuras territoriales aymaras para articular una crítica al paradigma eurocéntrico de 

desarrollo y progreso.57  

Durante este periodo, los movimientos indígenas impulsaron importantes 

marchas58 —particularmente desde los pueblos indígenas de tierras bajas del oriente— en 

defensa de la tierra y el territorio; estas marchas fueron un punto de encuentro con los 

pueblos andinos de tierras altas del occidente, lo que culminó en la formación del Pacto 

de Unidad,59 que más adelante, demandarían la convocatoria de una Asamblea 

Constituyente.60 

Es menester evidenciar que, la teorización del suma qamaña no solo se centró en 

la crítica al desarrollo, sino también incorporó la crítica a la colonización promoviendo la 

 

57 Burman, “La ontología política del vivir bien”, en Ecología y reciprocidad, 157.  
58 Las marchas indígenas, se gestan desde pueblos indígenas de tierras bajas, es decir del oriente, 

que tras ser invisibilizados por décadas se levantan solicitando el reconocimiento a sus tierras y territorios, 

razón que dio paso a su autodeterminación tras años de lucha. En un breve resumen se presentan las marchas 

y logros que se obtuvieron:  

- Primera marcha por la dignidad, tierra y territorio (1990), liderada por la Central de Pueblos 

Indígenas del Beni, donde más de 800 personas se distintos pueblos de tierras bajas caminaron 

600 km. hacia la sede de gobierno en La Paz. Concluyendo la marcha con la titulación de los 

primeros cuatro territorios mediante Decreto Supremo.  
- Segunda marcha por el territorio, el desarrollo y la participación política de los pueblos (1996), 

a la cabeza de la Central de Indígenas del Oriente Boliviano (CIDOB), que inició desde 

Samaipata – Santa Cruz hasta la sede de gobierno en La Paz, obteniendo como resultado la 
aprobación de la ley del INRA y su posterior decreto reglamentario para el saneamiento y 

titulación de los territorios históricamente ocupados por los pueblos indígenas en la modalidad 

de tierras comunitarias de origen (TCOs).  
- Tercera marcha indígena (2000), fue la Coordinadora de los Pueblos Étnicos de Santa Cruz 

(CPESC) quien promovió la marcha bajo la consigna de acelerar la creación de ministerios y 

viceministerios que velen por los pueblos campesino, indígenas y originarios. Siendo el 

resultado la creación de los Ministerios de Asuntos Campesino y Pueblos Indígenas y 

Originarios; y el Viceministerio de Asuntos Indígenas.  
- Cuarta marcha indígena (2002), donde se ve la participación de indígenas y campesinos del 

oriente, del chaco y la Amazonía, que luego se une con una marcha del CONAMAQ siendo 

pueblos indígenas andinos del occidente, siendo su demanda la convocatoria a una Asamblea 

Constituyente para cambiar la constitución política de la República de Bolivia.  
Posteriormente se dieron otras marchas, que en la presente investigación no son necesarias de 

mencionar, pues hasta la cuarta marcha se considera un antecedente fundamental para situar la cosmovisión 

de los pueblos indígenas y que lleguen a ser actores centrales en la palestra boliviana. APCOB, “Historia 

del Movimiento Indígena”, Apoyo Para el Campesino-indígena del Oriente Boliviano, accedido el 1 de 

octubre de 2024, https://apcob.org.bo/movimiento-indigena/. 
59 El Pacto de Unidad, formado en 2004, fue una alianza clave en Bolivia que unió a 

organizaciones indígenas y campesinas como la CSUTCB, CNMCIOB-BS, CONAMAQ, CSCIB y 

CIDOB, que buscaba un Estado Plurinacional que reconociera sus derechos, impulsaron la Asamblea 

Constituyente de 2006 a 2008 y lograron plasmar su visión en la nueva Constitución. Pablo Mamani, El 

Pacto de Unidad y el Proceso de Construcción de una Propuesta de Constitución Política del Estado (La 

Paz: Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, 2010).  
60

 Hugo Fernández, “Suma Qamaña, Vivir Bien, el Ethos de la Nueva Constitución Boliviana”, 

Revista Obets 4 (2009), 44.  



29 

descolonización61 de las estructuras del poder, saber y ser. Este enfoque buscó desafiar la 

imposición del desarrollo sobre las cosmovisiones de los pueblos indígenas y las formas 

de vida de las sociedades que habían sido consideradas subdesarrolladas.62 Aníbal 

Quijano señala que el suma qamaña —señalándolo como bien vivir— es una expresión 

que refleja la necesidad de descolonizar las relaciones de poder, con la construcción de 

un nuevo orden social que sea inclusivo y que respete la diversidad cultural, social y 

ambiental.  

 

3. Suma qamaña en la Asamblea Constituyente de Bolivia  

 

En el escenario boliviano el suma qamaña ya había ingresado en el debate público 

desde principios de los 2000 —posterior al movimiento indigenista y katarista, junto con 

las marchas indígenas siendo su mayor consigna tierra y territorio—; sin embargo este se 

debilitó con los sucesos de 2001 a 2005,63 aunque, dichos acontecimientos facilitaron que 

el partido político Movimiento Al Socialismo – Instrumento Político por la Soberanía de 

los Pueblos (desde ahora MAS-IPSP)64 —con una orientación de izquierda y respaldado 

por los pueblos indígenas organizados en el Pacto de Unidad—, asuma el gobierno del 

Estado Boliviano en 2006.  

Este partido, en sus propuestas, destacaba la necesidad de convocar a una 

Asamblea Constituyente para construir una nueva Constitución Política del Estado (desde 

ahora CPE); propuesta que había sido impulsada anteriormente por los pueblos indígenas 

 

61 “Descolonizarse es desmantelar esos sistemas políticos, económicos, sociales, culturales y 

mentales que aún imperan. La descolonización es un proceso de largo aliento que no se da de una vez y 

para siempre”. Pablo Solón, 1ra ed. (La Paz: Fundación Solón, 2016), 30. 
62 Edwin Cruz Rodríguez, “Prolegómenos al vivir bien-buen vivir: una evaluación normativa y 

práctica”, Finanzas y Política Económica 6, n.° 2 (2014), 394, 

https://doi.org/10.14718/revfinanzpolitecon.2014.6.2.8.  
63 Entre 2001 y 2005, el paradigma del vivir bien (suma qamaña) en Bolivia enfrentó un periodo 

de debilitamiento debido a diversos factores como la crisis política y económica, marcada por protestas 
como la guerra del agua y la guerra del gas, que desviaron la atención de la población hacia problemáticas 

más urgentes. Asimismo, la cooptación del paradigma por parte de partidos políticos y ONGs generó 

desconfianza y diluyó su potencial transformador y finalmente, la falta de una propuesta política concreta 

limitó la capacidad del movimiento para generar cambios reales. Eduardo Gudynas, “Buen Vivir: Today's 

Tomorrow”, Development 54, n.° 4 (2011), 441-447.  
64 Es un partido político boliviano de izquierda que ha tenido un impacto significativo en los 

pueblos indígenas del país. Su importancia radica en que llevó al primer presidente indígena, Evo Morales, 

al poder, impulsó el Estado Plurinacional que reconoce sus derechos y autonomía, implementó políticas 

sociales para reducir la pobreza y mejorar su calidad de vida, y promovió el rescate de sus culturas e 

idiomas. Fabricio Foronda, “MAS-IPSP: la construcción de un partido-movimiento indígena-campesino en 

Bolivia”, Revista de Ciencia Política (Santiago) 34, n.° 1 (2014).  

https://doi.org/10.14718/revfinanzpolitecon.2014.6.2.8


30 

del occidente y oriente en la cuarta marcha indígena de 2002, y que posteriormente 

conformaron en 2004 el Pacto de Unidad, donde formaban parte: el Consejo Nacional de 

Ayllus y Markas del Qullasuyu (CONAMAQ), la Confederación de Pueblos Indígenas 

de Bolivia (CIDOB), Confederación Sindical Única de Trabajadores Campesinos de 

Bolivia (CSUTCB), la Federación Nacional de Mujeres Campesinas Indígenas 

Originarias de Bolivia Bartolina Sisa (FNMCIOB-BS) y la Confederación Sindical de 

Comunidades Interculturales de Bolivia (CSCIB); quienes impulsaron la consigna y 

dieron seguimiento en todo el proceso de la Asamblea Constituyente.  

La influencia de estas organizaciones es evidente para el momento constituyente, 

ya que uno de los documentos de propuesta para el nuevo Estado fue bases para la 

Constitución del Estado Plurinacional elaborado por el CONAMAQ en 2005, en dicho 

documento se subrayaba la necesidad de construir un Estado Plurinacional fundamentado 

en la reconstitución de gobiernos, los derechos indígenas, y los territorios indígenas 

basados en el respeto a la Madre Tierra conforme a la reciprocidad y la 

complementariedad.65 

 El inicio y desarrollo de la Asamblea Constituyente de Bolivia se dio de 2006 a 

2008, un proceso largo que concluyó en 2009 con la aprobación y publicación del nuevo 

texto constitucional. Este proceso presentó diversas dificultades sociales, políticas y 

culturales, pues implicaba una reconfiguración del Estado Boliviano. Félix Cárdenas 

Aguilar66 destaca que el nuevo constitucionalismo latinoamericano impregnó a la CPE 

con un horizonte emancipatorio, anticapitalista, anticolonial y despatriarcalizador que dio 

origen al Estado Plurinacional de Bolivia,67 un cambio que fue impulsado no sólo por los 

constituyentes, sino por una sociedad —sobre todo de carácter indígena— que exigía 

transformaciones profundas.   

De esta forma se convocó a la Asamblea Constituyente, que oficialmente inició 

sus acciones el 6 de agosto de 2006 en la Ciudad de Sucre, en el Departamento de 

 

65 Matías Meza-Lopehandía, “Elementos del proceso constituyente boliviano”, Asesoría Técnica 

Parlamentaria (Biblioteca del Congreso Nacional de Chile, mayo 2020), 24. 
66 Félix Cárdenas es un destacado político y activista boliviano, conocido por su papel como ex 

viceministro de Descolonización del Estado Plurinacional de Bolivia, cargo que ocupó entre 2006 y 2008. 

Su trabajo se centró en la promoción de los derechos de los pueblos indígenas y la descolonización de las 

estructuras sociales y políticas en Bolivia, un proceso fundamental en la construcción del Estado 

Plurinacional.  
67 Bolivia Vicepresidencia del Estado Plurinacional, Visión de País: Exposición de las 

Representaciones Políticas - Tomo II, Vol. 1 (La Paz: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 2011), 

7-8. 



31 

Chuquisaca. En este contexto, diversos actores, sobre todo de carácter indígena, 

introdujeron el suma qamaña o vivir bien en la agenda de la Asamblea Constituyente; con 

este tipo de ideas, el proceso constituyente se convirtió en un campo político impregnado 

de posicionamientos que fueron expuestos en diversas comisiones.  

La comisión principal fue la de visión país (n.º 1), que tenía el objetivo de 

“identificar los rasgos centrales de una nueva Bolivia, por medio de una reflexión 

histórica y política de lo que significó la evolución del Estado y la sociedad durante 182 

años de vida republicana e independiente. La visión de país tenía que marcar el conjunto 

de principios e imágenes de futuro armazón para la nueva constitución”.68 La importancia 

de esta comisión radicaba en que, a partir de su trabajo, se definiría el diseño, el marco 

doctrinal y la visión filosófica para el resto de las veinte comisiones de la Asamblea y 

para el propio texto constitucional.  

Mencionada comisión, conforme los reglamentos y procedimientos de la 

Asamblea Constituyente inició su trabajo convocando a las dieciséis fuerzas políticas 

miembros a que presentaran su visión país, siendo expuestas en el pleno de la Asamblea 

entre el 27 de febrero al 9 de marzo de 2007;69 del contenido de las propuestas se puede 

discernir el sentido de visión país de cada fuerza política, que se presenta a continuación:  

 

Tabla 270 

Propuestas de visión país de las fuerzas políticas de la Asamblea Constituyente Boliviana 

de 2006 a 2008 
Fuerza Política Visión País Referencia al suma qamaña o vivir 

bien 

Movimiento 
Originario Popular 
(MOP) 

Desde un Estado plurinacional-popular, 
intercultural, unitario, descentralizado a nivel 
departamental, regional, municipal y de naciones 
originarias (tetraterritorial), que enfatiza la 

importancia de los derechos de los pueblos 
indígenas —siendo sus principios el ama sua, ama 
llulla y ama quella71— y la necesidad de un 
proceso de descolonización.  

Como parte de su filosofía y de las 
naciones originarias, señala que 
dentro de los principios para la 
construcción de un nuevo Estado 

está el vivir bien (allinta kawsana).  

Agrupación-3 
Movimiento 
Nacionalista 

Revolucionario 
(A3/MNR) 

Con la visión de un Estado unitario, autónomo y 
descentralizado en gobiernos departamentales, 
regiones y municipios, guiados por sus usos y 

costumbres.   

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien.  

Movimiento de la 
Izquierda 
Revolucionaria/Nueva 
Mayoría (MIR/NM) 

Planteando un Estado unitario pero 
descentralizado, se centra en la justicia social y el 
desarrollo de un país que respete la diversidad 
cultural. 

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien. 

 

68 Ibíd., 17.  
69 Ibíd., 20.  
70 La elaboración de la tabla 2 está en línea con el sorteo y la exposición de cada fuerza política 

en la Asamblea Constituyente, así como con el análisis de los documentos presentados ante ella. 
71 La traducción al español es: no seas ladrón, no seas mentiroso y no seas flojo.  



32 

Movimiento 
Nacionalista 

Revolucionario 
(MNR)  

Propone un Estado social de derecho, que 
promueva la descentralización y la inclusión de las 

regiones, señalando que el enfoque debe estar en 
la modernización económica, política y social.  

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien. 

Poder Democrático 
Social (PODEMOS)  

Propugna un Estado soberano, social y 
democrático, constitucional de derecho, unitario, 
descentralizado con departamentos y municipios 
autónomos, que garantice la democracia efectiva, 
la separación de poderes y los servicios básicos. 

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien. 

Alianza Social 
Patriótica (ASP)  

Aboga un Estado descentralizado, que reconoce la 
diversidad cultural y promueve la participación de 
diferentes sectores sociales en la toma de 
decisiones; bajo el enfoque de los pueblos 
originarios argumenta la refundación del Estado 
Boliviano.   

Establece dentro de sus principios 
para un Estado Plurinacional: el 
vivir bien.  

Unidad Nacional 
(UN) 

Promueve un Estado social y democrático de 
derecho, autonómico y descentralizado que 

ofrezca igualdad de oportunidades y servicios, 
destacando la necesidad de una mejor gestión 
pública.   

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien. 

Movimiento Bolivia 
Libre (MBL)  

Plantea un Estado autonómico y descentralizado 
que busca promoverlas desde lo regional y gestión 
local. 

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien. 

Autonomía para 

Bolivia (APB)  

Señala un Estado republicano democrático, plural, 

unitario y autonómico, que tiene la finalidad 
máxima de proteger al ciudadano  

En su visión país no menciona el 

suma qamaña o vivir bien. 

Movimiento al 
Socialismo – 
Instrumento Político 
por la Soberanía de los 
Pueblos  

(MAS – IPSP)   

Propone un Estado plurinacional que reconoce la 
diversidad étnica y cultural, resalta la importancia 
de la inclusión de los pueblos indígenas en la toma 
de decisiones.  

Si menciona el suma qamaña y el 
vivir bien, de dos formas:  

1. En el preámbulo como 
una meta a alcanzar dentro 
del Estado.  

2. Como un principio eje del 
Estado.  

Camino al Cambio 
(CC) 

Señala un Estado eficiente y moderno con 
tendencia unitaria y centralizada —fortaleciendo 
las instituciones estatales—, priorizando el 
desarrollo económico y la gobernanza.  

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien. 

Movimiento 

Nacionalista 
Revolucionario – 
Frente Revolucionario 
de Izquierda (MNR-
FRI)  

Sostiene la propuesta de un Estado de derecho, 

democrático y social, que se presenta unitario y 
autonomías, centrado en la modernización y la 
integración de Bolivia en la esfera global, 
enfocándose en el crecimiento económico y el 
desarrollo a través de políticas centralizadas, así 
como la introducción de los derechos indígenas.  

En su visión país no menciona el 

suma qamaña o vivir bien. 

Movimiento 

Ciudadano San Felipe 
de Austria (MCSFA) 

Enfatiza un Estado social y solidario donde la 

representación ciudadana y el desarrollo regional.  

En su visión país no menciona el 

suma qamaña o vivir bien. 

Alianza Andrés 
Ibáñez (AII)  

Declara la necesidad de un Estado con enfoque 
social, buscando la inclusión y los derechos de 
todos los ciudadanos.  

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien. 

Alianza Social (AS) Aboga por un Estado unitario social urbano rural 
que busca la transición a un estado socialista, 

siendo dual de lo andino y lo occidental 
(multicultural y pluriétnico) comunitario.  

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien. 

Movimiento Ayra 
(AYRA)72  

Plantea un Estado unitario-plurinacional por 
medio de la interculturalidad, reivindicando el 
Qullasuyu y permitiendo a las comunidades 
indígenas tener un papel protagónico en la toma de 
decisiones.  

Toma el suma qamaña —a la vez 
que el sumak kawsay– como una 
meta o fin a alcanzar, que es dado 
desde el proceso de reconstitución 
de las naciones originarias.   

Concertación 
Nacional Insurgente 
(CN)  

Promueve un enfoque de Estado social, 
democrático de derecho, fundado en la voluntad 
soberana de Dios.  

En su visión país no menciona el 
suma qamaña o vivir bien. 

 

72 Constituido por el Consejo Nacional de Ayllus del Qullasuyu (CONAMAQ).  



33 

Fuente: Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia73 74 

Elaboración propia 

 

En la tabla 2 se evidencia los elementos centrales de la visión país que cada fuerza 

política presentó ante la Asamblea Constituyente. Se observa que, de las dieciséis fuerzas 

políticas solo cuatro (MOP, ASP, MAS-IPSP, y AYRA) incluyeron referencias al suma 

qamaña o vivir bien, esto en porcentajes significa que solo el 25% de las fuerzas políticas 

lo habían asumido dentro de sus propuestas, una posible justificación de este accionar es 

que estas fuerzas políticas tenían un enfoque propio del nuevo paradigma del suma 

qamaña o vivir bien, proponiendo Estados plurinacionales que reconocen a los pueblos 

indígenas y con discursos y reflexiones que iban de la mano del nuevo constitucionalismo 

latinoamericano. Asimismo, estas cuatro fuerzas políticas asumían el suma qamaña o 

vivir bien en distintas formas, ya sea como principio, horizonte, meta o finalidad, e 

incluso lo presentaban en otros idiomas como el quechua (sumak kawsay o allinta 

kawsana).  

La comisión de visión país entró en debate y logró sistematizar las dieciséis 

propuestas, resultando ser agrupadas en siete propuestas. A través del diálogo entre las 

distintas fuerzas políticas, estas siete propuestas se redujeron a tres que pasarían a 

votación formal; para dicha votación se presentaron tres informes: uno de mayoría 

(representaba la posición del MAS-IPSP), uno de minoría (representaba las posiciones de 

CN y otras fuerzas que no estaban de acuerdo con la mayoría), y uno de segunda minoría 

(representaba las posiciones de PODEMOS, MNR-FRI y constituyentes que en su 

momento se declararon como independientes, como es el caso de Jorge Lazarte). La 

votación culminó con la victoria de la propuesta plasmada en el informe de mayoría 

(MAS-IPSP),75 siendo el documento que establecería las directrices para la nueva CPE.    

Posteriormente se vivieron meses de intenso trabajo de las distintas comisiones, 

que elaboraron varios borradores —incluso había comisiones que llegaron a tener hasta 

tres borradores de distintas fuerzas políticas, situación similar a la comisión de visión 

 

73 Bolivia Vicepresidencia del Estado Plurinacional, Visión de País: Exposición de las 

Representaciones Políticas - Tomo III, Vol. 1 (La Paz: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 

2011). 
74 Bolivia Vicepresidencia del Estado Plurinacional, Visión de País: Exposición de las 

Representaciones Políticas - Tomo III, Vol. 2 (La Paz: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 

2011).  
75

 Bolivia Vicepresidencia del Estado Plurinacional, Visión de País: Exposición de las 

Representaciones Políticas - Tomo IV (La Paz: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 2011).  



34 

país—. A medida que se acercaba la fecha límite para la entrega del texto constitucional, 

se creó una comisión de integración y compatibilización de textos, cuya misión fue 

asegurar la coherencia entre los diferentes artículos y preparar el documento para su 

discusión final en la Asamblea.76  

Así, el 24 de noviembre de 2007 se aprobó el texto constitucional en grande, y 

entre 8 y 9 de diciembre de 2007 se aprobó en detalle, ambos en la Ciudad de Oruro, 

Departamento de Oruro; de esta forma, se concluyó la revisión completa de la nueva CPE 

con 410 artículos, nueve disposiciones transitorias, una disposición derogatoria, una 

disposición abrogatoria y una disposición final.77 El 25 de enero de 2008 se llevó a cabo 

el referéndum constituyente con el objetivo de consultar a la población sobre la aceptación 

o rechazo del nuevo texto constitucional, obteniendo el resultado de 61.43% de votos a 

favor, lo que consolidó el proceso democrático y legitimó el trabajo de la Asamblea 

Constituyente.  

Finalmente, la nueva CPE, fue promulgada el 7 de febrero de 2009 en la ciudad 

de El Alto, Departamento de La Paz, para luego ser publicada en la Gaceta oficial de 

Bolivia, la cual —como anteriormente se mencionó— representaba un nuevo panorama 

para el país, reconociendo a los pueblos indígenas y adoptando una visión país basada en 

un nuevo paradigma del suma qamaña/vivir bien.78  

En relación a esto último, desde su preámbulo, Bolivia se establece como un 

Estado Plurinacional fundado en los principios del vivir bien, la unidad, la igualdad, la 

inclusión, la dignidad, la libertad, la solidaridad, el respeto, la complementariedad, la 

armonía y el equilibrio;79 y en su capítulo segundo, dedicado a los principios, valores y 

fines del Estado, el artículo 8 señala: 

 

Artículo 8. I. El Estado asume y promueve como principios ético-morales de la sociedad 
plural: ama qhilla, ama llulla, ama suwa (no seas flojo, no seas mentiroso ni seas ladrón), 

suma qamaña (vivir bien), ñandereko (vida armoniosa), teko kavi (vida buena), ivi maraei 

(tierra sin mal) y qhapaj ñan (camino o vida noble) 

II. El Estado se sustenta en los valores de unidad, igualdad, inclusión, dignidad, libertad, 
solidaridad, reciprocidad, respeto, complementariedad, armonía, transparencia, 

equilibrio, igualdad de oportunidades, equidad social y de género en la participación, 

 

76 Ibíd.  
77 Ibíd., 61.  
78 Se debe notar que como tal el vivir bien se menciona siete veces en el texto constitucional, 

siendo que una sola vez se menciona al suma qamaña.  
79 Bolivia, Informe del Vivir Bien en el Estado Plurinacional de Bolivia, 25.  



35 

bienestar común, responsabilidad, justicia social, distribución y redistribución de los 

productos y bienes sociales, para vivir bien.80 

 

Situando, en el parágrafo I, al suma qamaña (vivir bien) como principio ético-

moral fundamental del Estado, que según Eduardo Gudynas, al ser incluido en su 

denominación original en lengua aymara subraya su importancia, lo que obliga a 

entenderlo en el marco de referencia de la cosmovisión en el que se desarrolló.81 Así 

también, en el parágrafo II del mismo artículo, se identifica el vivir bien —ya sin 

mencionar el término en aymara— como un horizonte que tienen los valores enunciados 

propios de la CPE y de la sociedad boliviana.  

 

4. Implementación del suma qamaña en Bolivia, una mirada a la legislación 

boliviana  

 

El suma qamaña/vivir bien (en adelante, ambos términos se mencionan 

conjuntamente por su integración dual en la CPE), se estableció en la constitución 

boliviana como base y guía —es decir, como principio— del ordenamiento jurídico, y 

como un horizonte82 hacia cual se debe orientar las políticas públicas y acciones del 

naciente Estado Plurinacional de Bolivia. A partir de ello, el Estado boliviano comenzó a 

trabajar en documentos de planificación, políticas públicas y leyes en torno al mismo.  

Los primeros documentos que desarrollan el suma qamaña/vivir bien fueron de 

carácter normativo, de los que mayor cambio presentaron y seguían la visión de la nueva 

CPE se encuentran: la ley n.° 026 de régimen electoral 30 de junio de 2010; la ley n.° 031 

marco de autonomías y descentralización, de 19 de julio de 2010; la ley n.° 045 contra el 

racismo y toda forma de discriminación, de 08 de octubre de 2010; la ley n.° 070 de la 

educación Avelino Siñani-Elizardo Pérez, de 20 de diciembre de 2010; la ley n.° 071, de 

derechos de la Madre Tierra, de 21 de diciembre de 2010; la ley n.° 300 de la Madre 

Tierra y desarrollo integral para vivir bien, de 15 de octubre de 2012; la ley n.° 348 

 

80 Bolivia, Constitución Política del Estado Plurinacional de Bolivia (La Paz: Gaceta Oficial, 

2009), https://www.oas.org/dil/esp/constitucion_bolivia.pdf.  
81 Eduardo Gudynas, “Buen Vivir: Sobre secuestros, domesticaciones, rescates y alternativas”, en 

Bifurcación del Buen Vivir y el Sumak Kawsay, compilado por Atawallpa Oviedo Freire (Quito: Ediciones 

Yachay, 2014), 4.  
82

 Se toma el entendido de horizonte y no meta, debido a que al establecerse como horizonte es 

una visión a largo plazo, más amplia y general que guía las acciones y metas.  

https://www.oas.org/dil/esp/constitucion_bolivia.pdf


36 

integral para garantizar a las mujeres una vida libre de violencia, de 09 de marzo de 2013; 

entre otras.  

Así también, destacan los documentos rectores y de planificación: el manifiesto 

de la Isla del Sol que se dio en 2012, en el cual se denuncian las múltiples crisis globales 

(climática, financiera, alimentaria, energética, institucional, ética y espiritual) originadas 

por el capitalismo, así como un rechazo al capitalismo verde o economía verde por 

mercantilizar la naturaleza bajo la idea de proteccionismo ambiental; este documento 

propone un conjunto de mandatos para la construcción de un nuevo modelo de 

civilización basado en el horizonte del suma qamaña/vivir bien que se basa en la armonía 

con la naturaleza, donde los seres humanos no buscan explotar la Madre Tierra, si no 

convivir con ella en equilibrio haciendo un llamado a transformar los valores de 

acumulación y consumismo.83  

También se tiene la agenda patriótica 2025 del año 2013 que se presentó como 

un plan estratégico centrado en trece pilares fundamentales a cumplir hasta el bicentenario 

en el año 2025, estos cubren áreas como la salud, la educación, el acceso a servicios 

básicos, la soberanía sobre los recursos naturales y el desarrollo tecnológico, todo con el 

fin de alcanzar el suma qamaña/vivir bien,84 el documento enfatiza que para alcanzar las 

metas plasmadas es fundamental la coordinación intergubernamental y la consolidación 

de las autonomías, además de continuar en la lucha contra el colonialismo y el 

neoliberalismo desde la cosmovisión del suma qamaña/vivir bien.  

En la actualidad se pueden evidenciar nuevos escritos del Estado Plurinacional de 

Bolivia, en sintonía con el suma qamaña o vivir bien. Uno de los máximos exponentes de 

este, es la geapolítica del vivir bien de 2022, que teoriza a partir de la diplomacia de los 

pueblos con el fin de redefinir la geopolítica tradicional desde una perspectiva 

descolonizadora y no eurocéntrica, poniendo al centro a la Madre Tierra como un ser vivo 

(cosmocentrismo), buscando establecer relaciones de complementariedad, equilibrio y 

armonía entre todos los seres vivos y la Madre Tierra.85  

 

5. Análisis y crítica de la incorporación del suma qamaña en el Estado 

Plurinacional de Bolivia 

 

83 Evo Morales Ayma, “Manifiesto de la Isla del Sol: 10 Mandatos para Enfrentar al Capitalismo 

y Construir la Cultura de la Vida” (Copacabana: Isla del Sol, 21 de diciembre de 2012). 
84

 Bolivia, Informe del Vivir Bien en el Estado Plurinacional de Bolivia.  
85 Choquehuanca Céspedes, Geapolítica del Vivir Bien. 



37 

 

5.1.  Análisis y principales hallazgos 

 

Para abordar el análisis del suma qamaña, en el marco del Estado Plurinacional de 

Bolivia, es imprescindible contar con una visión comprensiva de la cosmovisión andina 

y, de manera particular de la cosmovisión desde la y el sujeto aymara —dado que la 

expresión es propia del vocablo aymara—.  

Se comienza el entendimiento del capítulo primero por un marco general en el 

cual se explica a la y el sujeto andino desde su cosmovisión, que denota el 

cosmocentrismo, entendido como las relaciones de seres humanos con otros seres 

humanos, naturaleza —que se presenta como Madre Tierra— y cosmos. Bajo esta misma 

línea, se identifica que lo andino no responde solo a un pueblo, si no dentro de este se 

encuentran pueblos que comparten espacios geográficos como características en 

costumbres y por ende formas de vida como sus cosmovisiones. Uno de estos pueblos 

andinos es el pueblo aymara del país de Bolivia —que bajo la cosmovisión que maneja 

la línea cosmocéntrica— desarrolla el suma qamaña, como una forma de vida desde su 

familia o ayllu; esta cosmovisión se entiende desde un enfoque animista86 en el cual se 

considera a todos los elementos como seres vivos con los cuales sostiene una relación de 

armonía, equilibrio y complementariedad, que es diferente la vida contemporánea y la 

lógica de vida antropocéntrica, que lleva relaciones desequilibradas donde el ser humano 

es el centro de todo. Con esta clarificación de la y el sujeto generador de la cosmovisión 

aymara, se puede evidenciar tres momentos dentro de la historia, que van de la mano de 

enfoques, para entender el suma qamaña:  

 

 

86 El enfoque animista es un tipo de ontología que no separa al ser humano de la naturaleza. Se 

puede entender como una forma de dar vida, conciencia o espíritu a elementos naturales como plantas, 

animales, plantas y objetos inanimados, y ver el mundo como interdependiente e interdependiente con el 

que uno puede tener interacciones espirituales. Philippe Descola, Beyond Nature and Culture (Chicago: 

University of Chicago Press, 2013).  



38 

a) Primer momento – enfoque indigenista o filosófico cultural87 88 

 

Donde el suma qamaña es una forma de vida del pueblo aymara, que se presenta 

como concepto, algunos autores que intentan dar una explicación de este, son Javier 

Medina, Simón Yampara, Mario Torrez y Xavier Albó, quienes parten del estudio desde 

sus vivencias como miembros o en convivencia con pueblos aymaras, y manejan la idea 

en común de que traducir el término es coartarlo de su profundidad que emana de la 

cosmovisión aymara; por otra parte, se evidencia la conceptualización de autores como 

David Choquehuanca y Fernando Huanacuni quienes se remiten directamente a traducir 

el concepto. Esto muestra las tensiones en sus interpretaciones, a la par de demostrar un 

vano intento de generar un solo concepto de suma qamaña, porque se vive de distintas 

formas en los pueblos que se consideran aymaras —evidentemente esto involucra 

también a otros pueblos que no son aymaras o que incluso no se engloban como 

andinos—. 

 

b) Segundo momento – enfoque estatista o político estatal89 

 

Se evidencia el paso del concepto de suma qamaña a paradigma del vivir bien, 

dándose esto posiblemente porque la traducción del concepto facilita su entendimiento y 

divulgación con el resto de la sociedad, sobre todo con los demás pueblos indígenas que 

salen de la categorización de lo andino. Este cambio, tiene una fuerte colaboración desde 

la cooperación internacional, situándose en la teorización del concepto como una 

alternativa (paradigma) y respuesta crítica al modelo económico de desarrollo, propio del 

capitalismo, y la colonización, siendo elementos que representa opresión y explotación 

para los países de América Latina y sus pueblos indígenas.  

 

87 En la presente investigación se prefiere tomar el nombre solo de enfoque indigenista, esto 

porque existe diferencia entre cosmovisión y filosofía; ya que la cosmovisión emerge de los pueblos 

indígenas, y es distinta a la filosofía por su origen con raíces culturales y comunitarias, siendo transmitida 

en prácticas y tradiciones orales, y con el propósito de orientar y dar sentido a la vida en armonía con el 

entorno. Eduardo Gudynas, “Buen Vivir: Germinando alternativas al desarrollo”, América Latina en 
Movimiento 462 (febrero 2011), 1. 

88  Este enfoque toma al suma qamaña como un guía de la vida de las personas (cosmovisión), 

entendiendo la relación que tienen los seres humanos con otros seres humanos, la naturaleza y el cosmos, 

basado en principios de pueblos indígenas. Huanacuni Mamani, Buen Vivir/Vivir Bien, 9-15. 
89 Desde este enfoque, el suma qamaña/vivir bien se considera un principio rector y horizonte para 

las políticas públicas y normativas. Ivonne Farah y Luciano Vasapollo, Vivir Bien: ¿Paradigma no 

capitalista? (La Paz: CIDES-UMSA, 2011).  



39 

Este momento, significa el ingreso del suma qamaña/vivir bien a la palestra 

pública; un claro ejemplo es Bolivia, donde desde 1960 se da el ingreso de un nuevo actor 

como los pueblos indígenas, siendo su mayor accionar entre 1990 a 2000 con consignas 

como tierra y territorio —sobre todo por pueblos de tierras bajas del oriente—. Para 

posteriormente ingresar en una lucha política en 2002 con la exigencia de una Asamblea 

Constituyente para una nueva CPE, a partir de este momento el suma qamaña/vivir bien 

iría de la mano de los pueblos indígenas.  

Dentro de este momento también, se habla de estatización —considerado por otros 

autores como constitucionalización— del paradigma del vivir bien de los pueblos 

indígenas; que en Bolivia es impulsado por el Pacto de Unidad —conformado por pueblos 

indígenas del occidente y oriente— y que dan un fuerte apoyo al MAS-IPSP, para que 

llegue al gobierno en 2006, asimismo, dando impulso a la Asamblea Constituyente desde 

ese mismo año. La instauración del paradigma del vivir bien se da a través de la comisión 

de visión país (n.° 1), que tuvo fuertes conflictos internos, contando con dieciséis 

propuestas de visión país de las cuales solo cuatro mencionaban el vivir bien (desde 

vocablos como el aymara o quechua), es decir solo un 25% de las fuerzas políticas 

propuso incorporar este paradigma, aún así esta propuesta se instauró en la propuesta de 

lo que era la mayoría y se tomó al suma qamaña/vivir bien junto con el carácter de Estado 

plurinacional como guías de las demás comisiones de la Asamblea Constituyente.  

Finalmente, el resultado en el texto constituyente fue que uno de sus principios 

ético-morales es el suma qamaña (vivir bien) —en el artículo 8—, y con el horizonte del 

vivir bien —que se menciona en el preámbulo como en otros artículos del texto 

constitucional—.  

 

c) Tercer momento – enfoque pachamamista o ambientalista ecológico90  

 

A partir de la incorporación del suma qamaña/vivir bien en la CPE de Bolivia, se 

pasa a un momento de implementación de este principio y horizonte que se da a través de 

la generación de un marco normativo, políticas públicas y planificaciones. Dentro de estos 

documentos se aprecia con mayor fuerza e innovación la legislación en materia de 

 

90 El enfoque relaciona al vivir bien con una perspectiva ambientalista que subraya el respeto y 

protección de la Pachamama (Madre Tierra), asociándose a una sostenibilidad ecológica que busca la 

coexistencia armónica entre el ser humano, naturaleza y cosmos. Gudynas, “Buen Vivir”, en Bifurcación 

del Buen Vivir, 8-10. 



40 

protección a la Madre Tierra, como es la ley n.° 071 de derechos de la Madre Tierra y la 

ley n.° 300 de la Madre Tierra y desarrollo integral para vivir bien —que se desarrollarán 

en el capítulo segundo de la presente investigación—.  

 

5.2.  Crítica  

 

Los tres momentos-enfoques que se abordan en el análisis desarrollado en el punto 

anterior, son esenciales para comprender la evolución del suma qamaña desde sus raíces 

en los ayllus aymara, en el ámbito privado. Pasando a convertirse en un paradigma 

conocido como vivir bien, en la esfera pública, hasta su eventual constitucionalización 

como principio y horizonte, consolidándose como un elemento articulador de normativas, 

políticas públicas y planificación en el Estado Plurinacional de Bolivia.  

No obstante, es crucial examinar críticamente estos tres enfoques del suma 

qamaña/vivir bien, desde:  

 

 

a) La consolidación del suma qamaña como concepto aymara (andino)  

 

Esta idea surge profundamente arraigada en la cosmovisión de los pueblos 

aymaras, que conciben la vida como un tejido integral donde todo está interconectado. 

Para los aymaras, la existencia humana no se separa de la naturaleza, sino que se considera 

parte de un todo en el que se entrelazan la comunidad, los ancestros, la Madre Tierra y el 

cosmos —cosmocentrismo—. Este enfoque holístico se basa en principios como la 

reciprocidad y la complementariedad, que guían las relaciones entre los individuos y su 

entorno. Aunque la traducción al español de suma qamaña se entiende como vivir bien, 

esta interpretación no refleja completamente su esencia, que implica una forma de vida 

en equilibrio y respeto mutuo entre todos los elementos del universo. 

La transición del suma qamaña desde una esfera íntima y comunitaria a un 

contexto público y político trae consigo un proceso de adaptación y, en consecuencia, una 

inevitable pérdida de significado. Esto es particularmente problemático cuando el 

concepto se extiende a diversas comunidades y sociedades que buscan apropiarse de este 

paradigma, lo que puede llevar a desvirtuar su fundamento original, enraizado en una 

cosmovisión específica y profunda que ve la vida desde un enfoque animista. 

 



41 

b) La Asamblea Constituyente de 2009 y la incorporación del suma qamaña 

 

En la Asamblea Constituyente de Bolivia de 2009, las propuestas de las fuerzas 

políticas defensoras del Estado Plurinacional y de los derechos de los pueblos indígenas 

incorporaron el concepto desde un enfoque predominantemente andino. Aunque se 

utilizaron otros términos, estos también provenían de pueblos de la región andina, lo cual 

reforzaba una visión centralizada en las cosmovisiones de la región altiplánica. La 

cosmovisión aymara y su visión cosmocéntrica destacan la interdependencia entre los 

seres humanos y el universo, y recalcan que vivir bien no es un ideal individualista, sino 

comunitario, que se alcanza mediante la armonía con la Madre Tierra y la observancia de 

los ciclos naturales y cósmicos.  

Este proceso no necesariamente reflejó un consenso amplio que incluyera las 

visiones de los pueblos de tierras bajas, como los del oriente boliviano, cuya cosmovisión 

presenta diferencias significativas, orientadas más hacia una relación de coexistencia y 

cuidado de ecosistemas específicos. A pesar de ello, al estructurar el Estado Plurinacional 

y buscar incorporar el suma qamaña/vivir bien como un eje articulador, se simplificó el 

término a vivir bien, adoptando un enfoque cosmocéntrico que enfatiza la armonía y el 

equilibrio entre los seres humanos, la Madre Tierra y el cosmos. Este aspecto, reflejado 

en el Informe de Vivir Bien de 2022,91 subraya la adaptabilidad del concepto como clave 

para transformarlo en un paradigma estatal y un horizonte de desarrollo que, en teoría, 

respeta las relaciones complementarias y armónicas entre todos los elementos del mundo 

natural y espiritual.  

 

91 Bolivia, Informe del Vivir Bien en el Estado Plurinacional de Bolivia. 



42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

Capítulo segundo 

¿Suma qamaña en acción? Sobre su impacto en la legislación de 

protección a la Madre Tierra 

 

 

Este capítulo examina a fondo el desarrollo legislativo orientado a la protección 

de la Madre Tierra, y analiza cómo se ha implementado el suma qamaña/ vivir bien en las 

acciones judiciales.  

Parte de la promulgación de la ley n.º 071 de derechos de la Madre Tierra y la ley 

n.º 300 de la Madre Tierra y desarrollo integral para vivir bien, donde se analizan sus 

similitudes, diferencias y limitaciones, y se explora la influencia del suma qamaña/vivir 

bien en el alcance de las leyes. Asimismo, se revisa la actuación del TCP en sentencias 

clave para entender cómo este ente ha interpretado y aplicado el suma qamaña/vivir bien 

en casos donde se señala la protección de la Madre Tierra. También, a través de la 

recolección de datos cualitativos a través de entrevistas, se ingresa a la percepción de las 

personas sobre el suma qamaña/vivir bien y la protección de la Madre.  

Finalmente, el capítulo ofrece un análisis crítico de las tensiones que emergen 

entre el discurso y la práctica: las contradicciones en los enfoques legislativos, la 

variabilidad interpretativa del TCP y el uso utilitarista —más retórico que operativo— 

del concepto de suma qamaña/vivir bien en la protección de la Madre Tierra. 

 

1. De objeto a sujeto, suma qamaña y legislación boliviana para la protección de la 

Madre Tierra 

  

1.1. Antecedentes y bases del desarrollo jurídico en la legislación boliviana de 

protección a la Madre Tierra  

 

La nueva forma de concepción de la Madre Tierra como sujeto de derechos, surge 

en el marco de la búsqueda de cambio de paradigma que va de la mano de la crítica al 

desarrollo y la colonización, pues desde los pueblos indígenas los términos que se habían 



44 

generado para el cuidado del medio ambiente son contradictorios a la protección de la 

Madre Tierra. Ejemplifiquemos con cuatro términos:92 

- Cuidado del medio ambiente surgió en el contexto de la preocupación por el 

impacto de las actividades humanas en la Madre Tierra —especialmente desde 

la segunda mitad del siglo XX—. Se establece como cuidado (relación de 

dominio) ya que es considerado un objeto externo y separado del ser humano 

(desde la visión antropocéntrica).93 Mientras que en los pueblos indígenas se 

ve a la Madre Tierra como parte de un todo, por ello se habla de protección 

(compromiso) desde una visión más integral y respetuosa.  

- Desarrollo, como un modelo basado en la explotación y mercantilización de 

la Madre Tierra. Siendo visto desde la cosmovisión de los pueblos indígenas 

como un proceso destructivo que amenaza la forma de vida de la y el sujeto 

indígena, los territorios y la relación espiritual con la naturaleza, porque se 

contrapone a la armonía con la Madre Tierra.94 

- Economía verde, definido por el PNUMA —en un informe de 2011, siendo 

reconocida como una herramienta de desarrollo sostenible social en la 

conferencia de las Naciones Unidas sobre desarrollo sostenible (Río +20)— 

como una forma de mejorar el bienestar humano y la igualdad social sin 

generar grandes daños ambientales; concepto que desde la cosmovisión 

indígena es contradictoria, ya que no es posible mantener el estilo de vida 

consumista actual sin impactar negativamente a la Madre Tierra. Así también, 

esta visión de economía verde disfraza el desarrollo convencional y lo presenta 

como sostenible, continuando con la acción de poner en riesgo a la Madre 

Tierra.95 

 

92 Fernando Huanacuni Mamani, “Los derechos de la Madre Tierra”, Revista Jurídica Derecho 3, 

n.° 4 (enero-junio 2016), 160. 
93 El antropocentrismo es una forma de ver el mundo que coloca al ser humano como el centro de 

todo valor e importancia. Desde esta perspectiva, la naturaleza y los animales se valoran sólo en función de 

cómo se benefician o se relacionan con nosotros. Este enfoque ha sido cuestionado, sobre todo en ámbitos 
ecológicos y éticos, donde el pensamiento indígena y la ecología profunda proponen visiones más 

integradoras, que consideran a todos los seres y al entorno como partes esenciales de un mismo sistema. 

Eduardo Gudynas, Derechos de la naturaleza: Ética biocéntrica y políticas ambientales (Buenos Aires: 

Tinta Limón, 2011), 37. 
94 Carlos Duarte, “Capitalismo, etnicidad y globalización: el caso andino”, Análisis Político 56 

(enero-abril 2006), 95.  
95 Huanacuni Mamani, “Los derechos de la Madre Tierra”, 158.  



45 

- Recursos naturales, que son elementos de la naturaleza que los seres humanos 

usan para satisfacer sus necesidades, asimismo, son entendidos como objetos 

de explotación para el beneficio del ser humano; desde la cosmovisión de los 

pueblos indígenas no existe la noción de recursos naturales si no solo se 

evidencia la Pachamama o Madre Tierra, siendo concebida como un ser 

viviente integral y sagrado, que forma parte de un sistema cósmico y de 

interconexión profunda con todos los elementos que le rodean.96  

A partir de este entendimiento, con la visión y accionar de los pueblos indígenas, 

y la nueva CPE, se adoptan categorías como Madre Tierra o Pachamama, evidentes desde 

el preámbulo, de la ya mencionada CPE, donde se señala: “Cumpliendo el mandato de 

nuestros pueblos, con la fortaleza de nuestra Pachamama [...] refundamos Bolivia”,97 

hasta otros artículos del texto constitucional.  

A pesar de lo anteriormente mencionado, se debe resaltar que el texto 

constitucional final, más allá del preámbulo que menciona a la Pachamama (Madre 

Tierra), no toma el término como tal de Madre Tierra en la redacción de los artículos. 

Esto podría estar relacionado con el enfoque y el entendimiento de la comisión de la 

Asamblea Constituyente que estaba relacionada con estos temas, quienes de por sí partían 

con el nombre de Comisión de recursos naturales tierra y territorio y medio ambiente,98 

—acudiendo a la visión antropocéntrica y tomando a la Madre Tierra como un objeto, 

bajo el nombre de recursos naturales—.  

El trabajo de esta comisión se desarrolló con completa normalidad y tranquilidad, 

finalizando con la presentación de un informe final que fue aprobado por unanimidad.99 

Cabe mencionar que, tanto el informe, la propuesta de texto presentada ante la Asamblea 

Constituyente y el texto finalmente aprobado y promulgado asumen a los seres humanos 

 

96 Hugo Zenteno Brun, “Acercamiento a la visión cósmica del mundo andino”, Punto Cero 14, n.° 

18 (2009): 83-90. 
97 Bolivia, Constitución Política del Estado, preámbulo. 
98 La comisión de Recursos Naturales Renovables, Tierra, Territorio y Medio Ambiente integrada 

por 17 miembros titulares que pertenecen a seis fuerzas políticas: MAS – IPSP, PODEMOS, MNR, AS, 

ASP y MBL. La Comisión recibió propuestas que abordaban principalmente la soberanía sobre los recursos 

naturales, la lucha contra la explotación irracional, y el control y la gestión estatal sobre estos. Se destacó 

la importancia de considerar la explotación de recursos en términos de sostenibilidad, en lugar de 

simplemente maximizar el beneficio económico inmediato. Este enfoque introdujo la noción de que el 

medio ambiente no solo es un recurso explotable, sino una entidad que debe ser respetada y protegida. 

Bolivia Vicepresidencia del Estado Plurinacional, Visión de País: Exposición de las Representaciones 

Políticas - Tomo III, Vol. 2 (La Paz: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 2011), 1865. 
99 Ibíd., 1875.   



46 

como principal titular de derechos (como individuo y/o parte de una colectividad), siendo 

su desarrollo y bienestar el objetivo superior, 

  

[p]or lo tanto, son las personas individuales las que tienen el derecho “a un medio 
ambiente saludable, protegido y equilibrado” (art. 33) y las que pueden actuar en defensa 

del derecho al ambiente (art. 34). Asimismo, las naciones y pueblos indígenas tienen 

derecho a “vivir en un ambiente sano, con una adecuada gestión y uso de los ecosistemas” 
(art. 30, II, 10).  En cualquier caso, las bolivianas y los bolivianos están llamados a 

“proteger y defender un medioambiente adecuado para el desarrollo de los seres vivos” 

(art. 108, 16).100  

 

Evidentemente, la redacción y el sentido de estos artículos en la CPE, ponen al ser 

humano en el centro de importancia, priorizando su bienestar a través del cuidado del 

medio ambiente, y asignándole la responsabilidad de su cuidado como un objeto. Para 

esto último, la CPE establece dos mecanismos jurídicos de protección del medio ambiente 

—que posteriormente será entendido como Madre Tierra—, que son el Tribunal 

Agroambiental101 (artículos 186 al 189), y la acción popular102 (artículos 135 y 136) —

que son importantes conocerlos, pero no son objeto de estudio de la presente 

investigación—.  

Después de la promulgación del texto constitucional, una de las primeras acciones 

del Estado Plurinacional de Bolivia fue en el ámbito internacional: en 2009, propuso ante 

la Organización de las Naciones Unidas (ONU) la creación del Día Internacional de la 

Madre Tierra, fundamentado en la cosmovisión de los pueblos indígenas y resaltando el 

sentido profundo del término Madre. Así a través de la resolución A/RES/63/278, el 22 

de abril de 2009, la ONU aprobó la celebración de este día, subrayando desde el entonces 

gobierno de Bolivia el carácter sagrado de la Madre Tierra y la importancia de promover 

políticas internacionales para su protección. 

Asimismo, en 2010, Bolivia fue sede de la Conferencia Mundial de los Pueblos 

sobre Cambio Climático y Derechos de la Madre Tierra (CMPCC), un evento 

internacional celebrado en Tiquipaya – Cochabamba, en el que participaron 129 países. 

 

100 Cletus Gregor Barié, “Doce años de soledad de los derechos de la Madre Tierra en Bolivia”, 

Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales, n.° 4 (diciembre 2022), 153, 
https://doi.org/10.53010/nys4.05. 

101 Máxima instancia en su jurisdicción, regula el uso de recursos naturales renovables como agua, 

bosques y biodiversidad, además de prevenir prácticas que afecten el ecosistema y la conservación de 

especies.  
102 Que permite a cualquier persona actuar contra acciones u omisiones de autoridades o 

particulares que vulneren derechos ambientales, incluso ante una amenaza, lo cual tiene un importante valor 

preventivo en este ámbito.  



47 

El principal objetivo de esta conferencia fue crear un espacio de encuentro para que 

movimientos sociales, pueblos indígenas, instituciones y personas en general sean las y 

los actores protagonistas y, a través del diálogo. generen propuestas, que, a través de la 

colaboración del Estado boliviano, puedan llegar a ámbitos internacionales y constituirse 

en políticas nacionales e internacionales.103 Al final del encuentro, se adoptó la 

Declaración Universal de los Derechos de la Madre Tierra y se propuso la creación de 

un Tribunal Internacional contra los delitos ambientales.104 

Tomando como antecedentes estas dos últimas acciones a nivel internacional 

impulsadas por el Estado boliviano, los pueblos indígenas bolivianos, agrupados en el 

Pacto de Unidad,105 sostuvieron reuniones durante nueve meses para consensuar una 

propuesta propia de anteproyecto de ley de los derechos de la Madre Tierra.106 Esta 

propuesta: 

 

rechazó la noción de recursos naturales, por ser expresión de “la relación de 
despojamiento de la naturaleza por parte del sistema-mundo capitalista”, y los describe 

como “seres, sustancias, elementos, componentes, bondades de la Madre Tierra” [también 

definió a la Madre Tierra] como “un sistema viviente dinámico conformado por la 
comunidad indivisible de todos los seres vivos” (art. 4) y a efectos de su protección es 

considerada un sujeto colectivo de interés público (art. 5). Tiene derecho a la vida, a la 

diversidad, a la funcionalidad de los ciclos del agua, al aire limpio, al equilibrio y a la 
restauración (art. 7). En caso de duda relativo a la protección y defensa de derechos, las 

autoridades deben favorecer a la Madre Tierra (principio In dubio pro natura). Una 

Defensoría vela por la vigencia, promoción, difusión y cumplimiento de estos derechos 

(art. 37). Queda también garantizada la consulta previa libre e informada en el caso de 
proyectos extractivos y medidas legislativas que afecten a los pueblos indígenas (art. 

42).107 

 

 Siendo estas algunas de las ideas del anteproyecto de ley del Pacto de Unidad, se 

presentó ante las instancias competentes; algunos artículos fueron tomados de forma 

completa y otros de forma parcial (como la definición de Madre Tierra, el principio de no 

 

103 Huanacuni Mamani, “Los derechos de la Madre Tierra”, 160. 
104 Barié, “Doce años de soledad”, 149.  
105 El Pacto de Unidad es una alianza en Bolivia que agrupa organizaciones indígenas, campesinas 

y sindicales, surgida a mediados de los 2000 para promover y defender los derechos y demandas históricas 

de estos sectores en la política nacional. Esta coalición fue fundamental en la formulación de la Constitución 
de 2009, logrando la inclusión de principios de autonomía indígena y conceptos como el suma qamaña o 

“vivir bien”. Alineado con el Movimiento al Socialismo (MAS) y el liderazgo de Evo Morales, el Pacto de 

Unidad ha sostenido una influencia significativa en la política boliviana, aunque recientemente ha 

enfrentado tensiones internas y críticas sobre su independencia y su papel en el gobierno. Benjamin Dangl, 

The Price of Fire: Resource Wars and Social Movements in Bolivia (Edinburgh: AK Press, 2007). 
106

 Barié, “Doce años de soledad”, 149. 
107 Ibíd., 149-150. 



48 

mercantilización, entre otros) para el desarrollo legislativo posterior —sobre todo en la 

ley n.° 071 de derechos de la Madre Tierra—.  

  

 

1.2. Legislación boliviana para la protección de la Madre Tierra  

 

 En concordancia con la CPE y el nuevo paradigma del suma qamaña/vivir bien 

—y en son del tercer enfoque pachamamista o ambientalista ecológico—, Bolivia adoptó 

un corpus normativo pionero que reconoce los derechos de la naturaleza o de la Madre 

Tierra a través de la aprobación de las siguientes leyes marco para su protección:108 

 

a) Ley no. 071 de derechos de la Madre Tierra 

Sancionada el 07 de diciembre de 2010 y promulgada el 21 de diciembre de 2010, 

es decir menos de quince días, con el objetivo de reconocer y proteger los derechos 

intrínsecos de la Madre Tierra y de establecer las responsabilidades tanto del Estado 

Plurinacional como de la sociedad en su conjunto para garantizar el respeto y la 

preservación de estos derechos. 109 Su aprobación en la Asamblea Legislativa se dio por 

votación urgente, en un reflejo de la premura que el gobierno de entonces —liderado por 

Evo Morales y su partido, el MAS-IPSP— daba al tema. 

Es menester mencionar, que la promulgación de esta ley también tuvo un fuerte 

componente simbólico, político y estratégico, pues Morales impulsó la ley como parte de 

las acciones presentadas en la Cumbre Mundial de Cambio Climático celebrada en 

Cancún en 2010. De hecho, el contexto internacional y la intención de mostrar 

compromisos concretos ante la comunidad global en materia de protección de la Madre 

Tierra y cambio climático podrían explicar que la ley sea breve, con sólo diez artículos.110 

 

b) Ley no. 300 de Madre Tierra y vivir bien 

Promulgada el 15 de octubre de 2012, fue creada para definir y ampliar el alcance 

de la Ley no. 071 de Derechos de la Madre Tierra. Es importante señalar que el proceso 

 

108 Anterior a la promulgación de la CPE de 2009, Bolivia ya presentaba un marco jurídico 

ambiental, desde una visión antropocéntrica.  
109 Bolivia, Ley n.º 071 de derechos de la Madre Tierra. Gaceta Oficial del Estado Plurinacional 

de Bolivia, 21 de diciembre de 2010, art. 1. 
110 Barié, “Doce años de soledad”, 155. 



49 

de elaboración de esta ley estuvo impulsado principalmente por la agenda internacional 

del gobierno del MAS-IPSP. Pues, tras un periodo de casi dos años sin actividad 

legislativa en temas de protección de la Madre Tierra, la necesidad de mostrar avances 

concretos en foros internacionales —como la Conferencia de Naciones Unidas sobre 

Desarrollo Sostenible (Río+20)— fue un factor clave en la rápida formulación y 

aprobación de esta normativa.  

En este contexto, Bolivia buscaba consolidarse como un líder en temas de 

derechos de la Madre Tierra y sostenibilidad, proyectando un enfoque innovador que 

integra el desarrollo y el respeto profundo por la naturaleza, en sintonía con la 

cosmovisión indígena que ve a la Madre Tierra como un ser vivo. Esta ley marco, no solo 

amplía los derechos de la naturaleza establecidos en 2010, sino que también introduce 

una visión de desarrollo integral para vivir bien, basada en la armonía con el entorno y 

el bienestar colectivo, en contraste con modelos de desarrollo que priorizan el crecimiento 

económico sobre la sostenibilidad ambiental.111 

 

2. Explorando el impacto del suma qamaña en el marco legal para la protección de 

la Madre Tierra: del enunciado legal al efecto práctico  

 

En el Estado Plurinacional de Bolivia, el reconocimiento de la Madre Tierra como 

sujeto colectivo de derechos marca un cambio profundo y más al estar orientado en el 

suma qamaña/vivir bien, sin embargo, ponerlos en práctica en la legislación enfrenta 

varios desafíos. Pues, la implementación de leyes de protección a la Madre Tierra, 

inspiradas en el suma qamaña/vivir bien, se contrapone a los intereses económicos 

extractivistas que persisten en la política económica boliviana;112 empero, se ha 

 

111 Ibíd., 156.  
112 La política económica extractivista se basa en la explotación intensiva de recursos naturales 

como minerales, hidrocarburos y recursos forestales, con el objetivo de generar ingresos para el Estado y 

estimular el crecimiento económico. Este modelo prioriza la extracción de recursos para su exportación y 

está impulsado principalmente por la demanda internacional de materias primas, especialmente en 

mercados que requieren estos insumos para sus industrias y tecnología. Países de América Latina, 

incluyendo aquellos con importantes reservas naturales como Bolivia, han adoptado este enfoque para 

financiar su desarrollo, generar empleo y sostener programas sociales. Sin embargo, este modelo se 

contrapone al paradigma del vivir bien, el cual promueve una relación de equilibrio y respeto con la 

naturaleza.  
Este conflicto se hace más evidente en Bolivia, cuya economía depende fuertemente de la 

exportación de gas natural y minerales. A pesar de que el Estado Plurinacional ha incorporado en su 

Constitución y en su legislación el suma qamaña/vivir bien, en la práctica enfrenta una paradoja al recurrir 

a políticas extractivistas para financiar proyectos sociales e infraestructura. Las tensiones entre ambas 

visiones se reflejan en los debates nacionales sobre sostenibilidad, autonomía indígena y derechos de la 



50 

desarrollado un marco legal, que debería haber impactado en la jurisprudencia y en la 

formulación de políticas de protección de la Madre Tierra, ya que el Estado boliviano está 

obligado a considerar estos derechos en cualquier proyecto y/o política.  

Para entender mucho mejor esto, se debe explorar los impactos que ha tenido el 

suma qamaña/vivir bien dentro del bagaje legislativo, sentencias (fallos o decisiones) que 

se toman desde el Tribunal Constitucional Plurinacional de Bolivia,113 y percepciones de 

la población en general que se encuentra involucrada en estos temas, especialmente en lo 

referido a la protección a la Madre Tierra.  

 

2.1. Revisión de las leyes marco de protección a la Madre Tierra 

 

 La revisión de las leyes marco de Protección a la Madre Tierra —n.° 071 y n.° 

300— es fundamental para comprender como el suma qamaña/vivir bien se integra y 

transforma las políticas.  

Mencionada revisión se basa en un análisis comparativo114 de ambas leyes que se 

presenta en una tabla de análisis estructurado, que identifica y compara los elementos 

principales en función de aspectos clave como su contenido, principios, definiciones, 

derechos reconocidos, deberes, institucionalidad y mecanismos de aplicación.  A partir 

de este análisis se examinan las similitudes y diferencias que contiene ambas leyes, las 

cuales se presentan a continuación:  

 

naturaleza. Gonzalo Paz, “Extractivismo en Bolivia: Límites y Contradicciones”, Revista Andina de 

Ciencias Sociales 32, n.° 2 (2014): 55-73. 
113 En Bolivia, el Tribunal Constitucional Plurinacional (TCP) es la máxima instancia de 

interpretación y control constitucional del Estado Plurinacional de Bolivia, siendo su función, garantizar el 

respeto y cumplimiento de los principios constitucionales, así como la defensa de los derechos 

fundamentales y las garantías constitucionales de los ciudadanos bolivianos. Diversos artículos científicos 

explican que el TCP en Bolivia tiene un papel central en el proceso de descolonización y reestructuración 
del Estado, al ser responsable de interpretar los principios de la nueva CPE, que incorpora valores de la 

cosmovisión indígena, como el suma qamaña/vivir bien, la Madre Tierra y el pluralismo jurídico. Los 

estudios también destacan que el TCP se enfrenta a varios desafíos, entre ellos, la tensión entre las normas 

de origen occidental y los principios de justicia comunitaria, así como la consolidación de un sistema 

jurídico plurinacional que permita la convivencia entre distintas formas de justicia indígena y estatal. Hugo 

Fernández, “El Tribunal Constitucional Plurinacional en el marco del Estado Plurinacional de Bolivia: 

Desafíos y perspectivas”, Revista Latinoamericana de Derecho Constitucional 12, n.° 1 (2015), 87-104. 
114 Este enfoque metodológico permite una lectura crítica y ordenada del contenido legal, 

facilitando la comprensión de cómo ambas leyes abordan la relación entre la Madre Tierra y el ser humano 

desde perspectivas distintas: una más centrada en la protección (ley n.° 071) y otra más orientada al 

desarrollo integral (ley n.° 300). 



51 

 

Tabla 3115 

Cuadro comparativo de las principales similitudes y diferencias entre la ley n.° 071 de derechos de la Madre Tierra y la ley n.° 300 de la Madre 

Tierra y desarrollo integral para vivir bien 

A
sp

ec
to

s 

Elementos Ley n.° 071 de derechos de la Madre Tierra 

(2010) 

Ley n.° 300 de la Madre Tierra y desarrollo integral 

para vivir bien (2012) 

Similitudes y diferencias 

C
o
n
te

n
id

o
 

Objeto Reconoce los derechos de la Madre Tierra, y 

obligaciones - deberes del Estado 

Plurinacional y de la sociedad para 

garantizar su respeto (artículo 1).  

Establece la visión y fundamentos del desarrollo 

integral en equilibrio con la Madre Tierra para lograr 

el vivir bien, incluyendo garantizar la regeneración 

de los sistemas de vida, recuperar conocimientos 

ancestrales y armonizar los derechos y deberes. 

También se mencionan los objetivos del desarrollo 

integral, las bases para la planificación y gestión 

pública y el marco institucional estratégico para su 

implementación (artículo 1).  

Similitudes:  

Ambas leyes se centran en la protección de la Madre 

Tierra.  

Diferencias:  

La ley n.° 071 se centra exclusivamente en el 

reconocimiento de los derechos de la Madre Tierra, 

mientras que la ley n.° 300 integra la visión de desarrollo 

integral para alcanzar el vivir bien, es decir no solo ve la 

protección de la Madre Tierra, sino también como las 

actividades humanas deben contribuir al vivir bien.  

Fines No figura en la ley. Señala: determinar lineamientos y principios que 

orientan el acceso a los componentes y sistemas de 

vida de la Madre Tierra; establecer objetivos para el 

desarrollo integral; orientar leyes y políticas del 

Estado Plurinacional de Bolivia hacia el Vivir Bien 

en armonía con la Madre Tierra; y definir el marco 

institucional para implementar este desarrollo 

integral para el Vivir Bien (artículo 3).  

Similitudes:  

No presentan ninguna similitud.  

Diferencias:  

La ley n.° 071 no presenta un articulado referido a los 

fines; en tanto que, la ley n.° 300 establece su finalidad en 

el artículo 3 situando cuatro elementos para transitar al 

vivir bien a través del desarrollo integral.     

Definiciones Define a: la Madre Tierra, los sistemas de 

vida, el carácter jurídico de la Madre Tierra 

Define a: la Madre Tierra, el vivir bien116, el 

desarrollo integral para vivir bien, los componentes 

Similitudes:  

 

115 La elaboración de la tabla 3, se enmarca en señalar con énfasis el suma qamaña, que se presenta en ambas leyes como vivir bien.  
116 Que señala: “EL VIVIR BIEN (SUMAJ KAMAÑA, SUMAJ KAUSAY, YAIKO KAVI PÄVE). Es el horizonte civilizatorio y cultural alternativo al capitalismo 

y a la modernidad que nace en las cosmovisiones de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, y las comunidades interculturales y afrobolivianas, y es concebido 

en el contexto de la interculturalidad. Se alcanza de forma colectiva, complementaria y solidaria integrando en su realización práctica, entre otras dimensiones, las sociales, las 

culturales, las políticas, las económicas, las ecológicas, y las afectivas, para permitir el encuentro armonioso entre el conjunto de seres, componentes y recursos de la Madre 



52 

y el ejercicio de los derechos de la Madre 

Tierra (artículos del 3 al 6). 

de la Madre Tierra para vivir bien, la diversidad 

biológica, el aprovechamiento, la diversidad 

cultural, las funciones ambientales, el proceso 

natural, la restauración, la regeneración, los sistemas 

de vida, la sociedad justa, equitativa y solidaria, el 

uso, los vínculos edificantes, y las zonas de vida 

(artículo 5).  

Ambas leyes definen a la Madre Tierra como un sistema 

viviente dinámico que engloba la interdependencia e 

interrelación de todos los seres vivos y sistemas de vida; 

se la considera sagrada desde la cosmovisión de los 

pueblos indígenas.  Así también, resaltan la importancia de 

los sistemas de la vida como comunidades complejas que 

integran tanto a seres vivos como al entorno natural, con 

una visión holística que parte de la interacción entre los 

seres humanos y la naturaleza.  

Diferencias:  

La ley n.° 071 muestra tan solo cuatro definiciones 

referidas al carácter de sujeto de la Madre Tierra, sin 

embargo, la ley n.° 300 nos presenta 16 definiciones que 

van de la mano del vivir bien y retoman procesos de la 

naturaleza como restauración o regeneración.  

Principios Rigen:  

- Armonía. 

- Bien colectivo.  

- Garantía de regeneración de la 

Madre Tierra.  

- Respeto y defensa de los derechos 

de la Madre Tierra.  

- No mercantilización  

- Interculturalidad.  

(Artículo 2)  

Además de los que rigen en la ley n.° 071, se tiene:  

- Compatibilidad y complementariedad de 

derechos, obligaciones y deberes.  

- No mercantilización de las funciones 

ambientales de la Madre Tierra.  

- Integralidad.  

- Precautorio.  

- Garantía de restauración y regeneración de 

la Madre Tierra.  

- Responsabilidad histórica.  

- Prioridad de prevención.  

- Participación plural.  

- Agua para la vida.  

- Solidaridad entre seres humanos.  

- Relación armónica.  

Similitudes:  

Ambas leyes abarcan los principios de armonía, o relación 

armónica, y no mercantilización de los recursos naturales 

y funciones ambientales de la Madre Tierra, promoviendo 

la sostenibilidad y equilibrio ecológico.  

Diferencias:  

La ley n.° 071 presenta principios base, y como menciona 

la ley n.° 300 complementa los principios con un catálogo 

de 15 principios.      

 

Tierra. Significa vivir en complementariedad, en armonía y equilibrio con la Madre Tierra y las sociedades, en equidad y solidaridad y eliminando las desigualdades y los 

mecanismos de dominación. Es Vivir Bien entre nosotros, Vivir Bien con lo que nos rodea y Vivir Bien consigo mismo”. Bolivia, Ley n.º 300 Marco de la Madre Tierra y 

Desarrollo Integral para Vivir Bien, Gaceta Oficial del Estado Plurinacional de Bolivia, Suplemento, 15 de octubre de 2012, art. 3. 



53 

- Justicia social y climática.  

- Economía plural.  

- Complementariedad y equilibrio.  

- Diálogo de saberes.  

(Artículo 4) 

Valores  No figura en la ley. Figuran valores del vivir bien como: saber crecer, 

saber alimentarse, saber danzar, saber trabajar, saber 

comunicarse, saber soñar, saber escuchar, saber 

pensar (artículo 6) 

Similitudes:  

No presentan ninguna similitud.  

Diferencias:  

La ley n.° 300 expone una serie de valores en base al vivir 

bien, estos valores son de carácter espiritual y que parten 

de la cosmovisión de los pueblos indígenas.  

A
lc

an
ce

 

Ámbito de 

aplicación y 

alcance 

No figura en la ley. Tiene un alcance en todos los sectores del nivel 

central y entidades territoriales del Estado; 

asimismo, establece que es la ley marco y de 

preferente aplicación para el desarrollo de otras 

normas, políticas, planes, programas y proyectos 

(artículo 2).  

Similitudes:  

A pesar de que en la ley n.° 071 no se presenta en un 

artículo en específico se aplica al territorio del Estado 

Plurinacional de Bolivia, siendo lo mismo que en la ley n.° 

300.  

Diferencias:  

La ley n.° 300 es una ley marco lo que implica que es de 

preferente aplicación, antes que la ley n.° 071.  

Derechos  La Madre Tierra tiene los siguientes 

derechos:  

- A la vida. 

- A la diversidad de la vida. 

- Al agua. 

- Al aire limpio. 

- Al equilibrio. 

- A la restauración. 

- A vivir libre de contaminación.  

(Artículo 7)  

El vivir bien a través del desarrollo integral en 

armonía y equilibrio con la Madre Tierra, debe ser 

realizado de forma complementaria, compatible e 

interdependiente con los derechos de la Madre 

Tierra, derechos colectivos e individuales de las 

naciones y pueblos indígena originario, campesino, 

comunidades, interculturales y afrobolivianos, 

derechos del pueblo boliviano, y derecho de la 

población rural y urbana (artículo 9).  

Similitudes:  

No presentan ninguna similitud.  

Diferencias:  

La ley n.° 071 se centra en los derechos referentes a la 

Madre Tierra, mientras que la ley n.° 300 enfoca los 

derechos colectivos e individuales, promoviendo su 

desarrollo integral en armonía con la Madre Tierra.  

Obligaciones y 

deberes 

Son obligaciones del Estado: implementar 

políticas para proteger los ciclos y sistemas 

de la Madre Tierra; prevenir la extinción de 

especies; promover un consumo y 

producción equilibrados; garantizar la 

Son obligaciones del Estado: crear condiciones para 

asegurar el desarrollo integral y el respeto a la Madre 

Tierra; incluyendo la promoción de políticas y la 

industrialización responsable; así como la 

eliminación de la contaminación (artículo 10).  

Similitudes:  

Ambas leyes establecen el deber de proteger y conservar 

la Madre Tierra, esto tanto desde el Estado; además que, 

se evidencia la responsabilidad compartida del Estado y 

sociedad de protección de la Madre Tierra; esto con el fin 



54 

soberanía energética mediante fuentes 

limpias y renovables; y exigir a nivel 

internacional la deuda ambiental y 

tecnologías limpias; también, debe 

promover la paz y la eliminación de armas 

de destrucción masiva y defender los 

derechos de la Madre Tierra en foros 

internacionales (artículo 8).  

Son deberes de las personas —públicas 

como privadas—:   deben respetar y 

defender los derechos de la Madre Tierra; 

adoptar prácticas de consumo y producción 

sostenibles; participar de propuestas y 

acciones para su protección; asegurar el uso 

responsable de sus recursos; denunciar 

cualquier daño; y colaborar en actividades 

de conservación (artículo 9).  

Son deberes de la sociedad y las personas: adoptar 

conductas y procesos que promuevan el desarrollo 

sostenible y la restauración de daños a la Madre 

Tierra, asumiendo responsabilidades cuando se 

afecten sus componentes o zonas de vida (artículo 

11).  

de garantizar la preservación de los sistemas de vida para 

futuras generaciones.  

Diferencias:  

La ley n.° 071 desde las obligaciones del Estado resalta la 

importancia de exigir la deuda ambiental nivel 

internacional y promover la paz, incluyendo la eliminación 

de armas de destrucción masiva; también, señala la 

responsabilidad de garantizar la soberanía energética 

mediante el uso de energías limpias. Ambas obligaciones 

no están presentes en la ley n.° 300. Mientras que, la ley 

n.° 300 desde las obligaciones del Estado, prioriza la 

creación de condiciones para el desarrollo integral y 

promueve la industrialización responsable.  

En relación a los deberes de la sociedad y/o personas, la 

ley n.° 071 obliga a participar en propuestas de protección 

y denunciar daños ambientales; y la ley n.° 300 destaca la 

restauración de los daños ya ocurridos.  

E
fe

ct
o
 

Sanciones No figura en la ley. Establece que no se permitirá la suspensión 

condicional de la pena en delitos relacionados con la 

Madre Tierra, y los reincidentes recibirán una 

sanción agravada con un tercio adicional de la pena 

más grave. Además, que los delitos son 

imprescriptibles (artículo 44).  

Similitudes:  

No presentan ninguna similitud.  

Diferencias:  

La ley no. 300 establece sanciones severas y específicas en 

delitos relacionados con la Madre Tierra, situación que la 

ley no. 071 no incluye.  

Instituciones y 

mecanismos de 

aplicación 

Se crea la Defensoría de la Madre Tierra, 

cuya misión es velar por la vigencia, 

promoción, difusión y cumplimiento de los 

derechos de la Madre Tierra; donde una ley 

especial establecerá su estructura, 

funcionamiento y atribuciones. (artículo 10) 

Se tiene como instrumentos de planificación y 

gestión pública a:  

c)Consejo plurinacional para vivir bien en 

armonía y equilibrio con la Madre Tierra, con la 

función de hacer seguimiento, consulta y 

participación en la elaboración de políticas, 

planes y proyectos relacionados a la ley (artículo 

52).   

d) Autoridad plurinacional de la Madre 

Tierra, que es responsable de la formulación de 

políticas, programas y proyectos, 

administración y transferencia de recursos 

Similitudes:  

Ambas leyes establecen instituciones específicas para 

garantizar la protección de la Madre Tierra.  

Diferencias:  

Las instituciones creadas difieren, la ley n.° 071 al crear la 

Defensoría de la Madre Tierra es con el fin de supervisar 

el cumplimiento de dichos derechos; empero la ley n.° 300 

al crear el Consejo plurinacional para vivir bien en 

armonía y equilibrio con la Madre Tierra y la Autoridad 

plurinacional de la Madre Tierra, crea instituciones con un 

carácter operativo que formula políticas públicas y 

gestiona recursos enfocados en cambio climático.  



55 

financieros relacionados con los procesos y 

dinámicas de cambio climático (artículos 53).  

Fuente: Ley n.° 071 de derechos de la Madre Tierra y ley n.° 300 de la Madre Tierra y desarrollo integral para vivir bien 

Elaboración propia



56 

 

De la tabla 3, puede deducirse que: 

- La ley n.° 071 de derechos de la Madre Tierra tiene un enfoque principalmente 

proteccionista, ya que se centra en el reconocimiento de los derechos 

inherentes de la Madre Tierra, declarándola como sujeto de derechos; y 

valorativo al establecer principios como el suma qamaña/vivir bien. Esta ley 

busca garantizar que la Madre Tierra sea valorada y respetada en sí misma, sin 

priorizar los intereses humanos. En cambio, la ley n.° 300 marco de la Madre 

Tierra y desarrollo integral para vivir bien, establece otra perspectiva al 

incorporar una dimensión de desarrollo integral,117 al parecer con una visión 

estratégica, que vincula los derechos de la Madre Tierra con el bienestar 

humano y el paradigma del suma qamaña/vivir bien, este accionar implica una 

transición que promueve —entendiendo desde la perspectiva del legislador— 

una relación armónica entre ambas partes. 

- Ambas leyes integran elementos de la cosmovisión de los pueblos indígenas, 

como el concepto de suma qamaña/vivir bien, el cual impulsa una relación de 

respeto, equilibrio y armonía entre la Madre Tierra y el ser humano. Sin 

embargo, la ley n.° 300 profundiza más en esta visión al incluir principios de 

restauración y regeneración, orientándose hacia un modelo de desarrollo que 

respete los ciclos naturales y la capacidad de la Madre Tierra para regenerarse, 

estos elementos mencionados dan paso a que esta ley sea operativizable.  

- Las dos leyes promueven principios de conservación, aunque con diferencias 

significativas; la ley n.° 071 se centra en principios como la armonía y la no 

mercantilización de la naturaleza, mientras que la ley n.° 300 amplía esta base 

con un conjunto de 15 principios adicionales que incluyen justicia climática, 

solidaridad y economía plural. Este enfoque ampliado introduce una visión 

más integral, orientada hacia un desarrollo humano que sea compatible con los 

límites naturales y que también promueva la justicia social y el respeto a la 

Madre Tierra. 

 

117 El estado boliviano concibe el desarrollo integral como un proceso que busca equilibrar el 

crecimiento social, económico, cultural y ambiental de Bolivia, alineado con los principios del vivir bien 

(suma qamaña). Esto implica una visión de desarrollo que va más allá del crecimiento económico, 

centrándose en la armonía con la naturaleza, la equidad social y el respeto por la diversidad cultural y 

natural del país. Bolivia, Informe del Vivir Bien en el Estado Plurinacional de Bolivia, 150-160. 



57 

- En cuanto a los deberes de conservación, las dos leyes presentan enfoques 

distintos. La ley n.° 071 hace énfasis en la deuda ambiental y la paz a nivel 

internacional, destacando la responsabilidad global en la preservación de la 

Madre Tierra; mientras que la ley n.° 300, en contraste, promueve un 

desarrollo sostenible y una industrialización responsable en Bolivia, lo cual 

refleja un intento por equilibrar el crecimiento económico con la protección 

de la Madre Tierra.  

- Un aspecto importante que refuerza la ley n.° 300 es la inclusión de sanciones 

para acciones que vayan en detrimento de la Madre Tierra —es decir, establece 

el carácter coercitivo—, declarando estos delitos como imprescriptibles; esto 

refleja un compromiso más sólido con la protección de la Madre Tierra.  

- La estructura institucional también difiere entre ambas leyes. la ley n.° 071 

crea la Defensoría de la Madre Tierra, una entidad dedicada a la defensa de 

los derechos de la misma; por su parte, la ley n.° 300 introduce instituciones 

de carácter operativo, como el Consejo Plurinacional para Vivir Bien y la 

Autoridad Plurinacional para el Manejo del Cambio Climático, reforzando un 

marco institucional que facilita la gestión de políticas ambientales y recursos. 

Esta diferencia sugiere una mayor intervención y capacidad de ejecución 

estatal en asuntos de sostenibilidad, lo que permite una aplicación más efectiva 

de las políticas de protección ambiental.  

En síntesis, se observa una transición desde una ley enfocada en la protección de 

la Madre Tierra (ley n.° 071) hacia un enfoque que intenta ser integral de desarrollo 

sostenible (ley n.° 300), buscando armonizar la protección de la Madre Tierra con el 

bienestar humano —sobre todo desde el aspecto económico—. Aunque ambos enfoques 

intentan confluir, es evidente el carácter antropocéntrico de la ley n.° 300, que muestra 

más rasgos de ser una ley de desarrollo integral que una ley marco para la protección de 

la Madre Tierra. 

 

2.2. Revisión de las sentencias del Tribunal Constitucional Plurinacional de 

Bolivia 

 

Las sentencias del Tribunal Constitucional Plurinacional de Bolivia —desde ahora 

TCP— pueden reflejar cómo las y los magistrados interpretan e incorporan el suma 

qamaña/vivir bien en casos concretos de protección de la Madre Tierra, o en aquellos que 



58 

requieren un análisis transversal y que involucre a la Madre Tierra. Para explorar esto se 

aplicó un estudio cualitativo doctrinal-interpretativo de sentencias constitucionales 

emitidas entre 2012 y 2024.118 A continuación, se presentan las sentencias 

constitucionales examinadas que aplican de forma directa y/o indirecta el suma 

qamaña/vivir bien y otras que resultan contradictorias al mismo.  

 

Tabla 4119 120 

Principales sentencias constitucionales de protección de la Madre Tierra y su relación con 

el suma qamaña/vivir bien  
Sentencia Contenido Relación al suma qamaña/vivir bien 

Sentencia 
Constitucional 
Plurinacional 
1582/2022-S2 de 
14 de diciembre de 
2022.  
 

 
 

Resolvió una acción popular interpuesta por 
el alcalde del municipio de El Choro contra el 
gobernador departamental de Oruro, el 
alcalde de Oruro y el gerente de SELA‑Oruro. 
El accionante invocó la vulneración de los 
derechos colectivos al medio ambiente 
saludable y equilibrado, al agua, a la salud y 

a la vida debido a la prolongada 
contaminación del lago Uru Uru, sitio Ramsar 
de importancia internacional.  
El expediente acreditó que el lago sufría 
descargas de aguas servidas, residuos mineros 
y desechos sólidos sin que las autoridades 
hubiesen adoptado medidas eficaces. Por ello 
se solicitó, entre otras acciones, la instalación 
de rejillas de filtrado en los canales que 

desembocan en el lago, la recolección 
sistemática de basura, una auditoría ambiental 
integral, la construcción de una planta de 
tratamiento de aguas residuales y la 
elaboración de normativa municipal sobre 
gestión de residuos. 
La mayoría del Tribunal concedió la tutela y 
ordenó un amplio catálogo de medidas 

correctivas dirigidas no solo a las autoridades 
demandadas sino también a otras 
instituciones estatales competentes, 
argumentando la obligación del Estado de 
proteger la Madre Tierra y garantizar 
condiciones de vida dignas para las 
comunidades afectadas, principios 
consustanciales al suma qamaña/vivir bien. 

Aunque el texto íntegro de la decisión 
mayoritaria no figura en el voto disidente, se 

La sentencia refuerza el principio del suma 
qamaña/vivir bien porque coloca la 
restauración ecológica del lago Uru Uru y la 
salud colectiva por encima de cualquier 
interés particular. El fallo —aunque 
conocemos solo un voto disidente— ordena 
auditorías ambientales, filtros en los canales 

contaminantes, planes de recolección de 
residuos y la construcción de una planta de 
tratamiento de aguas residuales, todo ello 
encaminado a regenerar un ecosistema vital 
para las comunidades locales. Ese enfoque 
hace operativo el mandato del art. 8.I de la 
Constitución —que eleva el suma qamaña a 
principio ético‑moral del Estado— y de la 
Ley 300, que obliga a planificar el 

“desarrollo integral en armonía y equilibrio 
con la Madre Tierra”. 

 

118 La búsqueda se llevó a cabo en el buscador oficial Aletheia del Tribunal Constitucional 

Plurinacional de Bolivia; tras filtrar los resultados por pertinencia temática, accesibilidad y valor 

precedencial, se conformó una base de ocho fallos, descargados en formato PDF y registrados en una matriz 

de datos que se presentan en las tablas 4 y 5. 
119 La Tabla 4 fue elaborada a partir de la búsqueda y revisión de sentencias constitucionales 

emitidas entre los años 2009 y 2024, considerando aquellas que mencionan la protección de la Madre Tierra 

y su vinculación con el suma qamaña/vivir bien. 
120 Es evidente que existen otras sentencias que se basan en el vivir bien como principio, horizonte 

o valor. Un claro ejemplo de ello son las Sentencias Constitucionales 1560/2014, 0079/2015 y 0261/2020-

S4, entre otras; sin embargo, estas sentencias abordan dimensiones distintas, como económicas, sociales o 

culturales, y no forman parte del objeto de estudio de la presente tesis, que se centra en la protección de la 

Madre Tierra. 



59 

desprende que el fallo articula una visión 
holística de restauración ambiental en 

consonancia con ese paradigma.121 

Sentencia 
Constitucional 
Plurinacional 
0758/2019-S2 del 
04 de septiembre 
de 2019 

Resolvió una acción de libertad traslativa 
promovida por Yan Yixing —representado 
por Walter Barrancos Mercado— contra 
jueces del Tribunal de Sentencia Penal 1.º de 
San Borja y el Juez de Ejecución Penal de 
Beni. El accionante, condenado a tres años de 
prisión por la tenencia y comercio de restos 
de fauna protegida (colmillos de jaguar, 

cueros de serpiente, astas, etc.), alegó que, al 
no superar la pena los tres años y carecer de 
antecedentes, debía beneficiarse con la 
suspensión condicional prevista en el art. 366 
del CPP; sin embargo, las autoridades 
ordinarias se declararon incompetentes y 
demoraron su pedido, lo que detonó la 
demanda constitucional. 

El Tribunal Constitucional concedió 
parcialmente la tutela: declaró vulnerado el 
derecho al debido proceso en su dimensión de 
celeridad y ordenó al Tribunal de Sentencia 
señalar audiencia en 24 horas, pero negó la 
suspensión condicional de la pena. Para ello 
aplicó el art. 44 de la Ley 300 de la Madre 
Tierra, que veda ese beneficio en delitos 
relacionados con la Madre Tierra y calificó la 

afectación a la fauna como una lesión a los 
“sistemas de vida” de un sujeto colectivo de 
interés público. Con un razonamiento 
extenso, el fallo sostuvo que los derechos de 
la naturaleza —reconocidos en la CPE y en 
las leyes n.° 071 y 300— prevalecen sobre 
ventajas procesales individuales, pues la 
explotación mercantil de especies en peligro 

compromete el equilibrio ecológico y, con 
ello, el bienestar de toda la comunidad.122 

La sentencia refuerza el suma qamaña/vivir 
bien, ya que coloca la armonía, la 
complementariedad y el equilibrio con la 
Madre Tierra por encima de los intereses 
particulares, establece que la protección de 
la biodiversidad es condición sine qua non 
del bienestar colectivo y advierte que la 
justicia penal debe desincentivar la 

mercantilización de la naturaleza. Al 
convertir esos principios en criterio jurídico 
para denegar un beneficio personal, la 
sentencia se erige en un precedente 
emblemático de cómo el suma qamaña/vivir 
bien puede operar como parámetro material 
en la jurisprudencia boliviana.   

Sentencia 
Constitucional 
Plurinacional 
2056/2012 de 16 de 
octubre de 2012 

Resolvió la acción de inconstitucionalidad 
abstracta interpuesta por el diputado Pedro 
Nuny Caity contra la Disposición Adicional 
Séptima de la ley n.° 211 (Presupuesto 
General del Estado, gestión 2012). El 

accionante alegó que dicha cláusula 
vulneraba los arts. 14, 30.II.15, 343, 403, 410 
y 411 CPE al restringir la consulta previa, 
libre e informada a los pueblos indígenas y 
permitir que las empresas estatales 
continuasen trámites de licencia ambiental 
aún sin acuerdo con las comunidades.  
Tras reconstruir el marco normativo 
(Convenio 169 OIT, Declaración ONU de 

Derechos de los Pueblos Indígenas, Ley 
Medio Ambiente, Ley 3058 de 
Hidrocarburos), el Tribunal concluyó que la 
cláusula impugnada lesionaba los principios 
de buena fe y concertación, pilares del 
derecho a la consulta. Declaró 
inconstitucional, primero, la limitación 

El fallo refuerza el suma qamaña/vivir bien 
al colocar la consulta previa —entendida 
como diálogo intercultural de buena fe— en 
el centro de la relación Estado‑pueblos 
indígenas. En el fundamento jurídico III.4, la 

Sala Plena subraya que el vivir bien exige 
convivencialidad, complementariedad y 
relacionalidad y prohíbe cualquier forma de 
colonialidad que subordine las voces 
comunitarias; por ello rechaza una norma 
que confería ventajas unilaterales al Estado 
y a sus empresas al margen del consenso, 
pues tal asimetría contraría la armonía entre 
desarrollo y derechos colectivos. Al rescatar 

el carácter vinculante de la consulta y 
proteger el territorio como sistema de vida, 
la SCP 2056/2012 consolida la dimensión 
jurídica del suma qamaña/vivir bien, 
demostrando que la participación indígena 
no es un trámite, sino una condición 

 

121 Bolivia Tribunal Constitucional Plurinacional, “Sentencia Constitucional Plurinacional 

1582/2022-S2”, 14 de diciembre de 2022, https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/187233  
122

 Bolivia Tribunal Constitucional Plurinacional, “Sentencia Constitucional Plurinacional 

0758/2019-S2”, 04 de agosto de 2019, https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/168604  

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/187233
https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/168604


60 

temática que prohibía debatir asuntos ajenos 
a la actividad hidrocarburífera y, segundo, la 

autorización para continuar con el Estudio de 
Evaluación de Impacto Ambiental sin un 
Convenio de Validación de Acuerdos. 
Además censuró que una ley financiera 
regulase materia sustantiva ajena a su objeto, 
violando la unidad de materia. En 
consecuencia abrogó ambos parágrafos de la 
disposición, con efectos erga omnes.123 

sustancial para cualquier proyecto que afecte 
a la Madre Tierra.  

Fuente: Tribunal Constitucional Plurinacional de Bolivia  

Elaboración propia 

 

Tabla 5124 

Principales sentencias constitucionales contradictorias al suma qamaña/vivir bien  
Sentencia Contenido Contradicción al suma qamaña/vivir bien 

(crítica) 

Sentencia 
Constitucional 
Plurinacional 
0040/2024 de 19 de 
junio de 2024 

Resolvió una acción de 
inconstitucionalidad abstracta planteada 
por el senador Ermenegildo Llavera 
Chusgo contra el art. 32.5 de la ley no. 300 
—ley Marco de la Madre Tierra y 
Desarrollo Integral para Vivir Bien— y se 

radicó en el departamento de La Paz. 
El precepto impugnado prohibía incorporar 
mecanismos de financiamiento asociados a 
los mercados de carbono en los planes de 
reducción de gases de efecto invernadero, 
con el fin de evitar la mercantilización de 
las funciones ambientales de la Madre 
Tierra. El demandante sostuvo que esa 

prohibición vulneraba los derechos al 
medio ambiente, al comercio y a la libertad 
de empresa, además de contradecir los 
compromisos asumidos por Bolivia en el 
Protocolo de Kioto y el Acuerdo de París. 
Tras un extenso control de 
convencionalidad, el Tribunal declaró 
inconstitucional la frase que vetaba los 
mercados de carbono y ordenó su expulsión 

del ordenamiento jurídico, al estimar que la 
norma restringía desproporcionadamente 
derechos fundamentales y competencias 
autonómicas y que era incompatible con los 
instrumentos internacionales sobre cambio 
climático.125 

Aunque la ley n.° 300 había consagrado la no 
mercantilización como eje del suma 
qamaña/vivir bien, la SCP 0040/2024 
reinterpreta ese principio y privilegia los 
instrumentos de mercado para mitigar el 
cambio climático. Al habilitar la emisión y 

comercialización de bonos de carbono, la 
sentencia desplaza la visión holística de la 
Madre Tierra —centrada en la armonía y el 
equilibrio socio‑ecológico— y coloca en 
primer plano la lógica de mercado. Por ello, 
dentro del marco metodológico adoptado, el 
fallo se clasifica como contradictorio con el 
suma qamaña/vivir bien: invoca el discurso 

constitucional de protección ambiental, pero 
termina subordinándolo a mecanismos 
financieros que permiten valorar 
económicamente las funciones ambientales 
que la propia ley n.° 300 decía proteger de la 
mercantilización.  

Sentencia 

Constitucional 
Plurinacional 
0296/2021-S2, de 
15 de julio de 2021 

Resolvió una acción popular promovida por 

veintinueve integrantes del Comité de 
Amas de Casa del Distrito Minero La 
Chojlla contra los representantes de 
International Mining Company (IMCO 
S.A.) por un presunto daño colectivo al 
medio ambiente y a la salud en la cuenca del 
río Taquesi, departamento de La Paz.  

Aunque el fallo invoca expresamente el suma 

qamaña/vivir bien para fundamentar los 
derechos al medio ambiente y a la salubridad 
pública, su respuesta es puramente 
exhortativa: al rechazar medidas cautelares y 
desplazar la solución a la vía administrativa, la 
sentencia deja sin protección inmediata a las 
comunidades afectadas. En consecuencia, la 

 

123 Bolivia Tribunal Constitucional Plurinacional, “Sentencia Constitucional Plurinacional 

2056/2012”, 16 de octubre de 2012, https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/125546  
124  La tabla 5 presenta las principales sentencias constitucionales que son contrarias al suma 

qamaña/vivir bien. Cabe señalar que la búsqueda y revisión de estas sentencias abarcó el periodo de 2009 

a 2024, destacando las más relevantes, que son las que se muestran en la tabla. 
125

 Bolivia Tribunal Constitucional Plurinacional, “Sentencia Constitucional Plurinacional 

0040/2024”, 19 de junio de 2024, https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/205860.  

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/125546
https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/205860


61 

El expediente revela que una inspección 
oficial practicada los días 22 y 23 de julio 

de 2019 constató diques de colas 
colapsados, vertido directo de residuos 
mineros y basura a los ríos, ausencia de 
planes de manejo y riesgo para el 
sumin­istro de agua potable; las 
demandantes solicitaron el cierre temporal 
de la mina y la cuantificación del daño. La 
Sala Constitucional de La Paz denegó la 

tutela por considerar que existían hechos 
controvertidos y falta de un dictamen 
administrativo definitivo; el Tribunal, en 
revisión, confirmó esa decisión y se limitó 
a exhortar al Gobierno Autónomo 
Departamental de La Paz a concluir el 
trámite ambiental, argumentando que la 
determinación del daño requería peritajes 
técnicos fuera del cauce sumario de la 

acción popular.126 

sentencia exhibe una aplicación débil del suma 
qamaña/vivir bien: reconoce su valor 

normativo, pero no lo hace operativo frente a 
la actividad minera denunciada, reflejando las 
tensiones entre el discurso constitucional de la 
Madre Tierra y las exigencias procedimentales 
que privilegian la formalidad sobre la tutela 
efectiva. 

Sentencia 
Constitucional 
Plurinacional 
0035/2018 de 12 de 
septiembre de 2018 

Resolvió tres acciones de 
inconstitucionalidad abstracta acumuladas, 
planteadas por diputados y senadores de 
oposición contra varios artículos de la ley 
n.° 969 —norma que levantó la 
intangibilidad del Territorio Indígena y 

Parque Nacional Isiboro Sécure (TIPNIS) y 
habilitó obras de integración y asociaciones 
productivas con actores privados—. El 
debate se centró en si la ley vulneraba los 
arts. 30.II.15, 342, 385, 403 y 410 CPE, así 
como convenios internacionales sobre 
diversidad biológica y derechos indígenas. 
En su desarrollo, el Tribunal examinó el 

contenido de los preceptos impugnados 
(arts. 1, 2, 3c), 9, 10 y disposición 
abrogatoria que suprime la ley n.° 180 de 
intangibilidad) y, tras constatar la 
insuficiencia argumentativa de los 
demandantes, declaró improcedentes todas 
las acciones. La decisión se apoyó en dos 
ideas:  

- La consulta previa realizada en 

2012 justificó la nueva ley y 
reflejó la voluntad mayoritaria de 
58 de las 69 comunidades del 
TIPNIS.  

- Los cargos de 
inconstitucionalidad carecían de 
claridad, especificidad y 
suficiencia porque se basaban en 

presunciones y no demostraban 
técnicamente cómo las normas 
demandadas lesionaban la CPE o 
el bloque de convencionalidad. 
En consecuencia, la Sala Plena 
mantuvo vigente el 
levantamiento de la 
intangibilidad y la posibilidad de 

obras de infraestructura o 

Las principales críticas se centran en que la 
decisión contraviene el suma qamaña/vivir 
bien y desprotege los derechos de la Madre 
Tierra e indígenas. Primero, el levantamiento 
de la intangibilidad del TIPNIS—establecida 
por la ley n.° 180—abre la puerta a proyectos 

de infraestructura que, según críticos, podrían 
facilitar la explotación del área y deteriorar su 
ecosistema. Segundo, aunque la sentencia 
exige la consulta previa a las comunidades, se 
teme que dichos procesos carezcan de 
transparencia y se inclinen a favor de intereses 
externos, afectando la autodeterminación 
indígena. Tercero, el fallo contradice suma 

qamaña/vivir bien, que aboga por una relación 
equilibrada con la Madre Tierra, pues permitir 
el desarrollo en un área protegida priorizaría 
intereses económicos sobre la conservación 
ambiental y el bienestar comunitario. Por 
último, la apertura a actividades de 
infraestructura y extractivas en un ecosistema 
tan delicado como el TIPNIS representa, para 
ambientalistas y líderes indígenas, un riesgo de 

degradación ambiental irreversible.  
En síntesis, al validar la ley n.° 969 sin exigir 
salvaguardas ambientales reforzadas ni un 
estándar robusto de consentimiento indígena, 
el fallo introduce la lógica de apertura al 
mercado y a la infraestructura dentro de un 
área protegida estratégica, lo que tensiona el 
principio y horizonte de convivencia armónica 

y equilibrio ecológico —núcleo del suma 
qamaña— en favor de intereses de desarrollo 
convencional.  

 

126
  Bolivia Tribunal Constitucional Plurinacional, “Sentencia Constitucional Plurinacional 

0296/2021-S2”, 15 de julio de 2021, https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/175717 .  

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/175717


62 

asociaciones productivas dentro 
del parque.127 

Sentencia 
Constitucional 
Plurinacional 
0254/2013-L de 25 
de abril de 2013 

Resolvió un amparo promovido por la 
Compañía Minera Amazona Bolivia 
(COMABOL S.A.) contra el Director 
Ejecutivo del SERNAP y el Director del 
Parque Nacional Madidi. COMABOL 
alegaba violación de sus derechos a la 
defensa, legalidad y debido proceso porque, 
tras ser denunciada por abrir un camino y 

montar un campamento minero en plena 
área protegida sin licencia ambiental, el 
Director del parque le impuso cierre de 
obras, decomiso de maquinaria y una multa 
de 300 días; la sanción fue luego 
confirmada —sin motivación suficiente— 
por el Director Ejecutivo del SERNAP.  
El Tribunal Departamental de Justicia de La 

Paz había anulado esa confirmación por 
falta de fundamentación y ordenó dictar una 
nueva resolución. El Tribunal 
Constitucional ratificó esa decisión: 
concedió la tutela solo frente al Director 
Ejecutivo del SERNAP, instruyéndole 
emitir un nuevo pronunciamiento 
debidamente motivado, y la denegó 

respecto al Director del parque, dejando 
incólume la resolución sancionatoria 
inicial. Su razonamiento se limitó a 
verificar la carencia de motivación en 
segunda instancia y a recalcar que cualquier 
régimen sancionador debe respetar la 
tipicidad y la adecuada exposición de 
razones, pues lo contrario vulnera el debido 

proceso.128 

Pese a que el conflicto versaba sobre la 
afectación de un ecosistema sensible dentro 
del Parque Madidi —tema estrechamente 
ligado al principio del suma qamaña/vivir bien 
y a la protección de la Madre Tierra— la 
sentencia no profundiza en la dimensión 
ecológica ni en los derechos colectivos 
comprometidos. Al centrarse exclusivamente 

en garantías procedimentales de la empresa y 
devolver el asunto a la vía administrativa, 
dilata la eficacia de las medidas de protección 
y coloca el interés empresarial en igualdad o 
por encima de la urgencia ambiental. Por ello, 
conforme a la metodología aplicada, este fallo 
representa una aplicación débil y, en última 
instancia, contradictoria del suma 

qamaña/vivir bien. Respeta el debido proceso 
formal, pero no reafirma la prevalencia de la 
Madre Tierra ni fortalece la protección 
sustantiva de los sistemas de vida. 

Sentencia 
Constitucional 
Plurinacional 
0300/2012 de 18 de 
junio de 2012 

Resolvió dos acciones de 
inconstitucionalidad abstracta acumuladas 
que cuestionaban artículos de la ley n.° 180 
—que declaró la intangibilidad del 
TIPNIS— y de la ley n.° 222 —que 
convocó a una consulta sobre esa 
intangibilidad y sobre la carretera Villa 

Tunari–San Ignacio de Moxos. Los 
demandantes eran diputados de la 
Asamblea Legislativa Plurinacional; el 
proceso se radicó en el departamento de La 
Paz.  
El Tribunal declaró improcedente el ataque 
a la ley n.° 180 (por considerar que su 
aplicación quedaba supeditada a la 

consulta) y efectuó un control diferenciado 
sobre la ley n.° 222, con las siguientes 
acciones:  

- Validó la convocatoria a consulta 
como derecho colectivo 
ineludible.  

- Otorgó constitucionalidad 
condicionada a los artículos que 
fijaban ámbito, finalidad y etapas, 

exigiendo que todo el 

En los fundamentos jurídicos de la sentencia el 
Tribunal reconoce al suma qamaña/vivir bien 
como paradigma ordenador que impone 
armonía con la Madre Tierra y democracia 
intercultural; sin embargo, al mantener la 
opción de levantar la intangibilidad y autorizar 
proyectos de infraestructura condicionados a 

una consulta, la sentencia relativiza la 
primacía ecológica del principio. La sentencia 
transfiere al diálogo Estado‑comunidades la 
decisión de permitir actividades que podrían 
alterar un área protegida, privilegiando la 
flexibilidad procedimental sobre la protección 
sustantiva. Conforme a la metodología 
adoptada, se trata de un fallo contradictorio 

con el suma qamaña/vivir bien: incorpora su 
lenguaje, pero abre la puerta a modelos de 
desarrollo que mercantilizan el territorio y 
desplazan la prioridad de la Madre Tierra 
cuando convergen intereses económicos y 
políticos. 

 

127 Bolivia Tribunal Constitucional Plurinacional, “Sentencia Constitucional Plurinacional 

0035/2018”, 12 de septiembre de 2018, https://bolivia.vlex.com/vid/sentencia-n-0035-2018-754145445.  
128

 Bolivia Tribunal Constitucional Plurinacional, “Sentencia Constitucional Plurinacional 

0254/2013-L”, 25 de abril de 2013, https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/26127 . 

https://bolivia.vlex.com/vid/sentencia-n-0035-2018-754145445
https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/26127


63 

procedimiento fuera concertado 
con las comunidades 

mojeñas‑trinitarias, chimanes y 
yuracarés.  

- Mantuvo la intervención del 
Órgano Ejecutivo y del SIFDE 
como garantes de transparencia. 

- Declaró improcedente el 
cuestionamiento al plazo original 
porque ya había sido ampliado 

por la ley n.° 240.  
En síntesis, la sentencia permite que la 
intangibilidad del TIPNIS y la eventual 
carretera se definan en una consulta 
posterior, pero no anula ninguno de los 
preceptos impugnados.129 

Fuente: Tribunal Constitucional Plurinacional de Bolivia  

Elaboración propia 

 

De la revisión de la tabla 4 y 5 que presenta un total de ocho sentencias 

constitucionales que evidencian dos grandes maneras en que las y los magistrados usan o 

acuden al suma qamaña/vivir bien.  

En cuanto a las sentencias que integran el suma qamaña/vivir bien (tabla 4) y 

protegen a la Madre Tierra, en los tres casos el TCP en pocas palabras señaló que la Madre 

Tierra y la convivencia con los seres humanos (en términos de salud) tienen primacía 

frente al bienestar económico o comodidad individual, por ello falló:  

- Sentencia Constitucional Plurinacional 1582/2022‑S2, de 14 de diciembre de 

2022: Ordena el saneamiento del lago Uru Uru y dispone la vigilancia del 

cumplimiento de las medidas por parte de las autoridades competentes. 

- Sentencia Constitucional Plurinacional 0758/2019‑S2, de 4 de septiembre de 

2019: Niega beneficios penales a una persona condenada por la comercialización 

de colmillos de jaguar, recordando que los animales forman parte de los sistemas 

de vida que integran la Madre Tierra. 

- Sentencia Constitucional Plurinacional 2056/2012, de 16 de octubre de 2012: 

Declara inconstitucional una disposición que debilitaba la consulta previa a 

pueblos indígenas, reafirmando el derecho de las comunidades a decidir sobre lo 

que ocurre en sus territorios. 

Siendo el suma qamaña/vivir bien una guía del TCP para ordenar acciones 

concretas que van direccionados a proteger a la Madre Tierra y en parte la sabiduría de 

los pueblos indígenas desde este principio y/o horizonte.  

 

129
 Bolivia Tribunal Constitucional Plurinacional, “Sentencia Constitucional Plurinacional 

0300/2012”, 18 de junio de 2012. https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/124345   

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/124345


64 

Por otro lado, en las sentencias constitucionales que presentan elementos 

contradictorios al suma qamaña/vivir bien (tabla 5), se tienen cuatro fallos que anteponen 

de fondo el suma qamaña/vivir bien, favoreciendo proyectos de infraestructura, intereses 

empresariales o mecanismo de mercado, al señalar, por ejemplo:  

- Sentencia Constitucional Plurinacional 0040/2024, de 19 de junio de 2024: 

Habilita la comercialización de bonos de carbono, pese a que el artículo 32.5 de 

la Ley N.º 300 prohíbe expresamente la mercantilización de las funciones 

ambientales de la Madre Tierra. 

- Sentencias Constitucionales Plurinacionales 0035/2018 y 0300/2012: Validan el 

levantamiento de la intangibilidad del TIPNIS para permitir la construcción de 

carreteras y actividades productivas, confiando en que la consulta previa realizada 

en 2012 justificaba tales proyectos. 

- Sentencia Constitucional Plurinacional 0254/2013‑L, de 25 de abril de 2013: 

Anula una sanción administrativa impuesta a una empresa minera que operaba en 

el Parque Nacional Madidi, basándose en defectos formales del procedimiento, 

sin reforzar la protección ambiental del área protegida. 

En estas sentencias constitucionales el suma qamaña/vivir bien se diluye, ya que 

el TCP da mayor peso a la inversión, a la seguridad jurídica de las empresas o a cumplir 

procesos formales que a la protección de la Madre Tierra.  

Asimismo, en la tabla 5 se presenta una quinta sentencia constitucional que adopta 

una posición contradictoria pero con argumentos que en un primer momento revalorizan 

el suma qamaña/vivir bien, como si se quedará en un medio camino. Este es la Sentencia 

Constitucional Plurinacional 0296/2021-S2, de 15 de julio de 2021, donde el TCP 

reconoce que hay contaminación y menciona el suma qamaña/vivir bien pero al final no 

suspende la actividad minera ni dicta medidas urgentes, menciona un peritaje más técnico 

y deja el problema en manos de la burocracia. Es decir, el suma qamaña/vivir bien queda 

en la retórica del papel.  

En síntesis, ambas líneas jurisprudenciales —que integran el suma qamaña/vivir 

bien y que son contradictorias— muestran que la fuerza vinculante del suma qamaña/vivir 

bien depende de la teoria de función judicial que asume cada magistrado más que de su 

rango constitucional; es decir cuando el magistrado adopta un rol protector se falla de 

forma positiva al suma qamaña/vivir bien, y cuando se refugia en la lectura desarrollista 

o la seguridad juridica del proceso el suma qamaña/vivir bien cede a la lógica tradicional.  

 



65 

2.3. Revisión de las percepciones de la población en general 

 

 Otra de las formas en que se puede explorar el impacto de la aplicación del suma 

qamaña/vivir bien en las leyes y acciones judiciales para la protección de la Madre Tierra 

es a través de la consulta y recolección de percepciones de diversos actores, por lo que en 

la presente investigación se realizaron siete entrevistas semiestructuradas a líderes 

indígenas, profesionales en derecho y ciencias ambientales, activistas por la Madre Tierra 

y académicos especializados en el tema en Bolivia —la selección de las y los 

entrevistados responde a un criterio de muestreo intencional—.130 Las entrevistas se 

realizaron de forma presencial y virtual, siendo grabadas, transcritas y analizadas a través 

de un enfoque de codificación temática que iba acorde a la guía de entrevista 

semiestructurada.131 De la sistematización de las entrevistas, se extrae los siguientes 

puntos:132 

 

a) Desconocimiento del suma qamaña/vivir bien y limitada implementación  

 

 

130 La selección de las y los entrevistados en esta investigación se realizó mediante un muestreo 

intencional, considerando su conocimiento y experiencia en la aplicación del suma qamaña en la legislación 

boliviana y en las acciones judiciales de protección a la Madre Tierra. Con el objetivo de obtener una 

perspectiva integral y multidimensional, se entrevistó a actores clave de distintos sectores: líderes 

indígenas, expertos en derecho ambiental, activistas ambientales y funcionarios públicos. La elección de 

estos perfiles respondió a tres criterios fundamentales: a) su expertise en la temática, asegurando que cada 

entrevistado tuviera un conocimiento significativo sobre el suma qamaña y su incorporación en el marco 

normativo; b) la diversidad de enfoques, garantizando la inclusión de visiones desde la comunidad indígena, 

la academia, la sociedad civil y el ámbito estatal; y c) su accesibilidad y disposición para participar en el 
estudio, lo que permitió recoger testimonios relevantes. 

En este sentido, se realizaron entrevistas a expertos como Jhovana Morales, abogada ambientalista 

con experiencia en litigios sobre derechos de la Madre Tierra; Wara Ruiz Condori, activista ambiental 

involucrada en procesos de resistencia comunitaria; Marcela Mollericona Alfaro, ingeniera ambiental y 

docente universitaria con conocimientos en normativa de protección de la Madre Tierra; Marco Antonio 

Calle, ingeniero ambiental y técnico en gestión ambiental en diversos Gobiernos Autónomos Municipales; 

y Sergio Richard Romero Nina, líder indígena con experiencia en la aplicación del suma qamaña en su 

comunidad. Además, se incluyeron entrevistas a Boris Arias, especialista en derecho constitucional y su 

relación con los derechos de la Madre Tierra, y Willy Llanque, técnico de la iglesia católica experto en 

legislación indígena y su articulación con la normativa de protección de la Madre Tierra. Estas y estos 

entrevistados fueron seleccionados por su capacidad para aportar información relevante desde sus 
respectivas áreas de trabajo y su vinculación directa con la protección de la Madre Tierra. 

Asimismo, el estudio respetó principios éticos fundamentales. Se garantizó la confidencialidad de 

las y los entrevistados que así lo solicitaron y se obtuvo su consentimiento previo, asegurando que su 

participación fuera voluntaria e informada. Se les explicó el propósito de la investigación y el uso de los 

datos, con la posibilidad de anonimizar sus testimonios si así lo requerían. 
131

 Ver anexo 1 que presenta la guía de entrevista semiestructurada.  
132 Ver anexo 2 que tiene la sistematización de las entrevistas realizadas.  



66 

El desconocimiento acerca del concepto suma qamaña/vivir bien se constituye 

como un obstáculo central para su adopción y aplicación en diversos ámbitos. Las y los 

participantes expresan que, a pesar de la relevancia teórica del concepto e incorporación 

en la constitución, existe una notable dispersión en la comprensión de sus alcances y en 

cómo debería traducirse en acciones concretas. Se identifican dos aspectos a analizar: 

- Ambigüedad conceptual: Suma qamaña/vivir bien es un término que, en 

ocasiones, se utiliza de manera vaga o confusa, lo que dificulta su adopción o 

apropiación por parte de la ciudadanía y de los actores involucrados. Como 

mencionó uno de los participantes: El desconocimiento radica en que no está 

claro qué implica realmente vivir bien en términos prácticos. 

Esta falta de claridad genera interpretaciones diversas que pueden desvirtuar el 

propósito original del concepto. Asimismo, existe confusión en el ¿qué es? del 

término, ya que se lo concibe como filosofía de vida, guía del estado, agenda de 

un partido político o un elemento de los pueblos indígenas, denotando que no 

existe una sola adopción de lo que es o en su defecto un desconocimiento que para 

entenderlo se acomoda a la percepción y conocimiento superficial de las y los 

entrevistados.  

- Consecuencias en la aplicación: Al no existir un entendimiento compartido del 

concepto, se dificulta la formulación de leyes, políticas públicas y aplicación en 

acciones judiciales que respondan a la lógica cosmocéntrica del ahora paradigma 

constitucionalizado. En este sentido, algunas de las y los entrevistados han 

manifestado su preocupación por la brecha entre la intención declarada y la praxis 

operativa. Esto último va acorde al punto anterior, ya que si bien está en la 

constitución y agenda boliviana, no se tiene un entendimiento unívoco lo que 

dificulta la aplicación desde el mismo término.   

En síntesis, los resultados evidencian que, para materializar el suma qamaña/vivir 

bien en un marco operativo, es indispensable superar las barreras de incorporación textual 

hacia una asimilación del concepto entorno a las cosmovisiones indígenas; sólo a través 

de esto será posible cerrar la brecha entre lo teórico y pragmático, garantizando así una 

transformación real y sostenible para la protección de la Madre Tierra. 

 

 

 

 



67 

b) Suma qamaña/vivir bien como discurso y su sentido utilitario  

 

El suma qamaña/vivir bien desde la mirada de las y los entrevistados se entiende 

como una parte primaria del discurso oficial del gobierno boliviano dirigido en la retórica 

de protección a la Madre Tierra, teniendo una aplicación simbólica que no se traduce en 

políticas y acciones reales. Al tener un uso discursivo y/o retórico, en ocasiones es 

utilizada para enmascarar deficiencias en la implementación de normativas y/o políticas 

públicas de protección a la Madre Tierra; por ejemplo, un entrevistado puntualizó: La 

instrumentalización de este concepto permite a los gobernantes presentarse como 

defensores de la Madre Tierra, aunque las acciones concretas no se correspondan con 

esa visión. Esta observación sugiere que existe una brecha entre la narrativa oficial y la 

efectividad de las medidas implementadas. 

Asimismo, al presentar una distorsión de la propuesta original (que en un principio 

pretendía articular aspectos económicos, sociales, culturales y de protección a la Madre 

Tierra para mejorar la calidad de vida), se ha convertido en un instrumento para fines 

políticos, que den un tinte de preocupación por la Madre Tierra y ser catalogados, sobre 

todo en el ámbito internacional, como un gobierno que encabeza la defensa de los 

derechos de la Madre Tierra desde la cosmovisión de los pueblos indígenas. Desde las y 

los entrevistados, con especial énfasis, se resalta que esta instrumentalización desvía el 

enfoque de las necesidades reales, transformando la propuesta en una herramienta de 

legitimación y obtención de apoyos políticos —nacionales e internacionales— para el 

gobierno boliviano. 

La utilización del suma qamaña/vivir bien como un recurso político ha generado 

cierto escepticismo en la sociedad boliviana en general. Las y los entrevistados opinan 

que cuando este término se utiliza únicamente para fines políticos sin respaldarse en 

acciones efectivas, se corre el riesgo —que ahora se está viviendo—de desvirtuar su valor 

y con esto de quienes fueron sus propulsores como es el caso de los pueblos indígenas.  

 

c) Contradicciones entre el marco legislativo y la realidad  

 

A pesar de que el suma qamaña/vivir bien forma parte del marco legislativo 

boliviano, las entrevistas revelan contradicciones significativas entre la teoría y la 

práctica. Por un lado, la normativa establece principios y objetivos ambiciosos que buscan 

garantizar una relación cosmocéntrica, articulando dimensiones económicas, sociales, 



68 

culturales y de protección a la Madre Tierra, promoviendo políticas inclusivas y 

participativas. Sin embargo, en la práctica se evidencia una brecha marcada entre el 

discurso normativo y la ejecución operativa, lo que genera escepticismo sobre la 

capacidad del Estado para materializar un cambio real a partir del suma qamaña/vivir 

bien.  

Uno de los puntos más criticados es la persistencia de un modelo extractivista 

estatal que contrasta con la idea de una relación armoniosa con la Madre Tierra, inherente 

al suma qamaña/vivir bien. Así, se señala que actividades como la minería y el 

monocultivo se llevan a cabo priorizando beneficios económicos a corto plazo en 

detrimento de la Madre Tierra. Además, se ha observado que, en varias ocasiones, el 

Estado ha flexibilizado normativas de protección a la Madre Tierra para favorecer 

proyectos económicos de alto impacto. Como lo señala una de las intervenciones: el 

marco legislativo es idealista, pero no contempla las complejidades y particularidades 

de cada territorio —boliviano—, evidenciando la necesidad de ajustar la forma de 

aplicación de este.  

Asimismo, la falta de conocimiento y capacitación en torno al suma qamaña/vivir 

bien agrava este escenario. La carencia de una formación adecuada para los funcionarios 

o servidores públicos provoca una aplicación inconsistente de la ley, lo que se traduce en 

políticas contradictorias y en una desconexión entre el discurso normativo y las acciones 

judiciales. Esto, a su vez, pone en entredicho la voluntad del Estado para proteger la 

Madre Tierra conforme al principio y paradigma del suma qamaña/vivir bien. 

 

d) Propuestas para una implementación auténtica  

 

A pesar de los constantes problemas encontrados por las y los entrevistados, 

también surgieron propuestas bajo el tenor de que es un principio, horizonte, filosofía, 

propuesta y/o ideología que se debe trabajar bajo la cosmovisión de los pueblos indígenas, 

como:  

- Capacitación continua en valores ancestrales y sostenibilidad: Las y los 

funcionarios o servidores públicos deben recibir formación constante en 

sostenibilidad y en los valores ancestrales que sustentan el suma qamaña/vivir 

bien, esto coadyuvara a una comprensión profunda de este principio/paradigma  

que permitiría una aplicación más coherente y respetuosa de las normativas de 

protección de la Madre Tierra. 



69 

- Incorporación del conocimiento ancestral en las políticas públicas: Se tendría que 

integrar el saber tradicional y ancestral de los pueblos indígenas en el diseño de 

políticas para una implementación genuina del suma qamaña/vivir bien. Bajo su 

óptica, esta medida permitiría articular un desarrollo que respete tanto las 

tradiciones ancestrales de los pueblos indígenas con el entorno que da el Estado. 

- Refuerzo de la fiscalización y las sanciones: Se debe fortalecer los mecanismos 

de fiscalización y establecer sanciones efectivas para quienes infrinjan las leyes 

de protección de la Madre Tierra, lo cual contribuiría a garantizar el cumplimiento 

normativo y reducir prácticas perjudiciales. 

- Fortalecimiento de la Defensoría de la Madre Tierra: Se debe consolidar la 

Defensoría de la Madre Tierra como una institución autónoma, encargada de 

supervisar y asegurar que el suma qamaña/vivir bien se respete como un principio 

ético, evitando que se quede en meras declaraciones retóricas. 

En síntesis, las y los entrevistados señalan que si bien la legislación atingente 

establece principios, que son ambiciosos, para promover un bienestar integral y 

sostenible, en la práctica se observa una marcada contradicción. Los intereses económicos 

y la persistencia del modelo extractivista siguen prevaleciendo, lo que dificulta la 

implementación de un principio y/o paradigma que, en teoría, prioriza la protección de la 

Madre Tierra. Una transformación real exige, por tanto, una revisión y actualización del 

marco normativo, así como un compromiso genuino con la capacitación, la integración 

del conocimiento ancestral de los pueblos indígenas y el fortalecimiento institucional. 

Solo de este modo el suma qamaña/vivir bien podrá consolidarse como una base sólida 

para transformar las políticas y acciones estatales en beneficio de la protección de la 

Madre Tierra. 

 

 

3. Suma qamaña en la práctica: análisis, principales hallazgos y crítica de su 

aplicación en las leyes de protección de la Madre Tierra  

 

3.1. Análisis y principales hallazgos  

 

a) Alcances del bagaje legislativo de protección a la Madre Tierra 

La Asamblea Constituyente (2006‑2009) supuso un reto inédito para el Estado 

boliviano: traducir la cosmovisión de los pueblos indígenas a lenguaje constitucional, 



70 

especialmente en lo relativo a la Madre Tierra/Pachamama. Buena parte de las y los 

asambleístas, formados en un paradigma jurídico antropocéntrico, perseveraban en 

expresiones como recursos naturales, ignorando la crítica indígena que denuncia su 

carácter cosificador. Pese a esas tensiones, la Constitución promulgada el 07 de febrero 

de 2009 incorporó, al menos en el preámbulo y en los principios (art. 8.I), la referencia 

explícita a la Pachamama. 

Con esa base, Bolivia asumió un liderazgo internacional: impulsó en la ONU la 

Resolución A/RES/63/278 que instauró el Día Internacional de la Madre Tierra y 

organizó la Conferencia Mundial de los Pueblos sobre Cambio Climático y Derechos de 

la Madre Tierra. Estos hitos cimentaron el discurso estatal de defensa de los derechos de 

la Madre Tierra y sirvieron de antesala a la producción legislativa interna. 

La mencionada producción legislativa se presentó en la ley n.° 071 de Derechos 

de la Madre Tierra y la ley n.° 300 Marco de la Madre Tierra y Desarrollo Integral para 

Vivir Bien. Cada una de estas leyes surgieron pocas semanas antes de eventos con 

enfoque en la Madre Tierra clave (Cancún 2010, y Río + 20, 2012, respectivamente). Su 

carácter sumario —10 artículos en la ley n.° 071 y 58 artículos en la ley n.° 300— revela 

la premura de mostrar avances en la arena internacional más que un debate interno 

exhaustivo. 

Desde una perspectiva de ingeniería normativa —y como se presenta en la tabla 

3—, puede observarse que la ley n.° 071 de Derechos de la Madre Tierra adopta una 

lógica protectora: su propósito fundamental es romper con el paradigma antropocéntrico 

al reconocer a la Madre Tierra como sujeto colectivo de derechos y fijar una base desde 

los pueblos indígenas sustentado en la armonía, la no mercantilización y la 

interculturalidad. Su brevedad (diez artículos) y la ausencia de estructura programática la 

convierten en un instrumento de fuerte contenido simbólico que exige que toda actuación 

estatal o privada respete la integridad de los sistemas de vida. Por el contrario, la Ley n.° 

300 marco de la Madre Tierra y Desarrollo Integral para Vivir Bien opera con una lógica 

operativizable: articula la protección ecológica con un proyecto de desarrollo integral, 

incorpora valores espirituales y establece objetivos, planificación, financiamiento, 

sanciones penales e instituciones operativas (Consejo y Autoridad Plurinacional). En 

consecuencia, mientras la ley n.° 071 fija el qué —el estatuto jurídico de la Madre 

Tierra—, la ley n.° 300 pretende definir el cómo pero bajo el intento de equilibrar el 

desarrollo integral con la protección de la Madre Tierra.  

 



71 

b) Coherencias y contradicciones del suma qamaña/vivir bien en las decisiones 

del Tribunal Constitucional Plurinacional  

 

A partir del estudio de las sentencias constitucionales emitidas por el TCP entre 

los años 2012 y 2024, se evidencia una marcada dicotomía en la manera en que se 

interpreta y aplica el principio/horizonte del suma qamaña/vivir bien; siendo sobre todo 

su incorporación en la jurisprudencia constitucional irregular y, en muchos casos, 

contradictoria. 

Las tablas 4 y 5, agrupan un total de ocho fallos relevantes. A partir de ellos se 

identifican dos grandes líneas jurisprudenciales. La primera, representada en la tabla 4, 

corresponde a sentencias que incorporan el suma qamaña/vivir bien de forma sustantiva, 

vinculando directamente con la protección de la Madre Tierra y con los derechos 

colectivos. En estas decisiones, el TCP adopta un enfoque integral y prioriza la salud, la 

biodiversidad y el derecho a un entorno ecológicamente equilibrado por encima de 

intereses económicos o individuales. En contraste, la segunda línea jurisprudencial —

presentada en la tabla 5— está compuesta por sentencias en las que el suma qamaña/vivir 

bien aparece citado de forma superficial, simbólica o incluso es desplazado por lógicas 

normativas centradas en la promoción del desarrollo económico, la seguridad jurídica de 

las empresas o la aplicación estricta de procedimientos administrativos. En estas 

decisiones, el TCP termina validando la comercialización de funciones ambientales 

(como los bonos de carbono), levantando salvaguardas ambientales clave (como la 

intangibilidad del TIPNIS), o debilitando el control ambiental en favor de intereses 

empresariales. A pesar de que estas sentencias mencionan el suma qamaña/vivir bien, en 

la práctica terminan subordinando este principio a la lógica del mercado y a un modelo 

de desarrollo que contradice sus fundamentos. 

Cabe señalar también el caso particular de la SCP 0296/2021‑S2, que adopta una 

posición ambigua. Aunque reconoce la existencia de daño ambiental por actividad minera 

y menciona expresamente el suma qamaña/vivir bien, su decisión final es meramente 

exhortativa, ya que remite la solución a la vía administrativa sin establecer medidas 

concretas de protección. Este tipo de decisiones reflejan una aplicación débil del 

principio, en la que el valor normativo del suma qamaña/vivir bien no logra traducirse en 

resultados efectivos para las comunidades ni para la Madre Tierra. 

En síntesis, los resultados del análisis muestran que la fuerza vinculante del suma 

qamaña/vivir bien no depende exclusivamente de su consagración constitucional, sino de 



72 

la forma en que las y los magistrados conciben su rol como intérpretes de la CPE. Cuando 

el TCP asume una posición activa y protectora de los derechos de la Madre Tierra, el 

principio se traduce en acciones transformadoras. Sin embargo, cuando predomina una 

visión tradicional del derecho, centrada en el desarrollo económico, el procedimiento 

formal o la protección de intereses individuales o empresariales, el suma qamaña/vivir 

bien se reduce a un recurso discursivo sin fuerza decisoria. 

 

c) Del discurso a la disonancia: Percepciones sociales sobre la aplicación del 

suma qamaña/vivir bien en Bolivia 

 

El análisis de las percepciones recogidas mediante entrevistas a líderes indígenas, 

profesionales en derecho y ciencias ambientales, activistas y académicos especializados 

en Bolivia permite dimensionar cómo el principio del suma qamaña/vivir bien ha sido 

internalizado, interpretado y problematizado por actores clave en la defensa de la Madre 

Tierra. Lejos de tratarse de un principio consolidado y operativizado, los hallazgos 

evidencian que existe una distancia significativa entre su incorporación normativa y su 

aplicación efectiva. Este desfase se manifiesta en distintos planos:  

- El conceptual. Existe un desconocimiento generalizado sobre el significado y 

alcance del suma qamaña/vivir bien. A pesar de su consagración en la 

Constitución Política del Estado y su presencia discursiva en el aparato estatal, las 

y los entrevistados señalaron una ambigüedad persistente en su definición, que lo 

convierte en un concepto polisémico: puede ser entendido indistintamente como 

filosofía de vida, horizonte ético del Estado, elemento discursivo del partido de 

gobierno o patrimonio de los pueblos indígenas. Esta pluralidad interpretativa no 

solo genera confusión, sino que impide una aplicación coherente y transversal del 

principio. Al no haber un entendimiento común entre los operadores jurídicos, 

autoridades estatales y ciudadanía, su implementación queda sujeta a 

percepciones individuales o lecturas superficiales. Así, el vivir bien permanece 

como una categoría más simbólica que normativa, lo que obstaculiza su 

traducción en leyes, políticas y sentencias que promuevan una relación 

cosmocéntrica con la Madre Tierra. 

- El discursivo-político. Se muestra un carácter predominantemente retórico que ha 

adquirido el suma qamaña/vivir bien dentro del discurso oficial del Estado. De 

acuerdo con los testimonios recogidos, el principio ha sido instrumentalizado por 



73 

el gobierno boliviano como una herramienta de legitimación política tanto a nivel 

interno como internacional. Esta utilización ha contribuido a proyectar una 

imagen de liderazgo en la defensa de los derechos de la Madre Tierra, aun cuando 

muchas de las acciones estatales no se correspondan con tal narrativa. Esta 

contradicción entre discurso y práctica ha generado un escepticismo creciente 

entre sectores de la sociedad civil y los propios pueblos indígenas, quienes 

observan cómo el principio que emergió de sus luchas ha sido cooptado y vaciado 

de contenido transformador. En lugar de guiar una verdadera transición, el suma 

qamaña/vivir bien ha sido adaptado a las lógicas del poder político y del mercado, 

alejándose de sus raíces ancestrales de los pueblos indígenas. 

- El normativo-práctico. A pesar de que el suma qamaña/vivir bien ha sido 

incorporado en el marco legislativo boliviano, las y los entrevistados identifican 

una clara contradicción entre lo que establecen las normas y lo que ocurre en la 

práctica. Esta brecha se evidencia especialmente en la persistencia del modelo 

extractivista como eje de la política económica del Estado. Actividades como la 

minería, los monocultivos o la explotación de hidrocarburos siguen 

prevaleciendo, incluso cuando afectan gravemente a la Madre Tierra y a los 

territorios indígenas. Se señala, además, una tendencia del Estado boliviano a 

flexibilizar las leyes de protección de la Madre Tierra para facilitar inversiones, 

lo cual da incoherencia. Esta contradicción no sólo pone en entredicho la voluntad 

del Estado boliviano para implementar el suma qamaña/vivir bien, sino que 

evidencia la ausencia de una institucionalidad sólida y de servidores públicos 

debidamente capacitados para aplicar la normativa desde una perspectiva 

cosmocéntrica.  

- El propositivo-transformador. Frente a estas contradicciones, las y los 

entrevistados plantearon propuestas orientadas a revalorizar el principio/horizonte 

y convertirlo en una herramienta transformadora. Destacan, entre otras, la 

necesidad de fortalecer la formación de las y los servidores públicos en valores 

ancestrales y sostenibilidad; incorporar los saberes indígenas en el diseño de 

políticas públicas; establecer mecanismos efectivos de fiscalización y sanción 

ante daños a la Madre Tierra; y consolidar instituciones autónomas como la 

Defensoría de la Madre Tierra, con capacidad de intervención real. Estas 

propuestas coinciden en que el suma qamaña/vivir bien sólo podrá consolidarse si 

se parte de una lectura profunda de las cosmovisiones indígenas y se rompen las 



74 

inercias del modelo desarrollista. Ello requiere no solo voluntad política, sino 

también una revisión estructural del marco normativo, la institucionalidad 

ambiental y el modelo económico dominante 

 En síntesis, las entrevistas analizadas revelan que el suma qamaña/vivir bien 

enfrenta múltiples desafíos que van desde la falta de claridad conceptual hasta su 

instrumentalización política y contradicción con el modelo económico vigente. Esta 

distancia entre el discurso y la práctica evidencia que su potencial transformador no se ha 

materializado plenamente, y que su incorporación en el marco jurídico no ha sido 

suficiente para modificar las relaciones entre el Estado, la sociedad y la Madre Tierra. 

 

3.2. Crítica  

 

a) Contradicciones entre los enfoques de la ley n.° 071 y la ley n.° 300 

 

El suma qamaña/vivir bien, como principio ético-moral, horizonte o paradigma, 

constituye un aporte innovador y coherente con la cosmovisión de los pueblos indígenas. 

Aparte de la CPE de 2009, dos de los elementos normativos que lo incorporan son: la ley 

n. ° 071 de Derechos de la Madre Tierra, y la ley n. ° 300 Marco de la Madre Tierra y 

desarrollo integral para vivir bien. Sin embargo, su incorporación no significa su 

entendimiento o aplicación, pues con la elaboración, promulgación y publicación de la 

ley n.° 300 se denota el intento de diluir esa coherencia mencionada. Aunque esta última 

ley, aparentemente extiende la protección de la Madre Tierra al desarrollo sostenible, lo 

hace incorporando objetivos de planificación, financiamiento e industrialización 

responsable que responden a la lógica estatal y al discurso del crecimiento económico, 

contrarios a la visión cosmocéntrica original de los pueblos indígenas. Y esto es, porque 

al incluir estos elementos innatamente se recurre al análisis costo/beneficio de la 

protección de la Madre Tierra y lo económico, además de metas e indicadores que reducen 

a la Madre Tierra a un objeto de explotación que es cuantificable y manejable, reviviendo 

la relación de dominio.  

Asimismo, cabe resaltar que ambas leyes n.° 071 y n.° 300, posiblemente tengan 

este enfoque contradictorio debido a la premura en la que fueron elaboradas, promulgadas 

y publicadas, pues su rápido trámite de ambas leyes, coincidente con eventos 

internacionales (Cancún y Río+20), que según los testimonios recopilados así como la 

recopilación documental sugiere un uso estratégico del discurso de protección a la Madre 



75 

Tierra para reforzar la imagen de liderazgo en torno a los pueblos indígenas y la Madre 

Tierra desde Bolivia ante la ONU.  

 

b) Del texto constitucional al recurso discursivo en la jurisprudencia y leyes 

 

 A pesar de que la CPE en su artículo 8 eleva el principio ético-moral del suma 

qamaña/vivir bien a rango constitucional, y por ende debería ser considerado para el 

análisis de los casos en general, las sentencias del TCP muestran que, en la práctica, el 

suma qamaña/vivir bien funciona más como una evidencia retórica que como un 

parámetro material vinculante u operativizable. Además, es evidente en las tablas 4 y 5 el 

rol interpretativo de las y los magistrados, quienes dependiendo de su forma de ejercer el 

derecho, refuerzan medidas efectivas (S.C. 1582/2022-S2), mientras otros relegan el 

principio a meras exhortaciones o justifican inversiones extractivistas y en detrimento de 

la Madre Tierra (S.C. 0040/2024), evidenciando la carencia de criterios uniformes de 

aplicación. No existe un protocolo o norma interna que oriente al TCP sobre cómo 

operacionalizar el suma qamaña/vivir bien en casos concretos, generando inseguridad 

jurídica y aplicación desigual. 

 Asimismo, desde el análisis de la ley n. ° 071 de Derechos de la Madre Tierra, y 

la ley n. ° 300 Marco de la Madre Tierra y desarrollo integral para vivir bien, es evidente 

que ninguna de las leyes mencionadas cuenta con métricas definidas ni con sistemas de 

monitoreo que evalúen su impacto real, lo que imposibilita determinar el grado de 

operativización alcanzado. Al no establecer indicadores SMART —es decir, específicos, 

medibles, alcanzables, relevantes y con plazo definido— ni marcos de evaluación 

cimentados en alguna teoría acorde (como la del cambio), estas leyes se reducen a un 

discurso político —utilitarismo— orientado a presentar una Bolivia verde que reconoce 

retóricamente a los pueblos indígenas y su cosmovisión de la Madre Tierra, sin garantizar 

resultados tangibles y sostenibles para su protección. 

 

c) Disonancia entre lo legislativo y la aplicación práctica  

 

En el análisis cualitativo de las entrevistas se detectó una constante confusión y 

una comprensión insuficiente del concepto de suma qamaña/vivir bien. Este concepto 

asume un sentido polisémico —como: filosofía de vida, principio ético-moral, paradigma, 

entre otros—, por lo que cada entrevistado lo interpreta de forma distinta sin llegar a 



76 

captar su dimensión cosmocéntrica. Esta carencia no es menor, también se reproduce en 

los espacios institucionales y en el ámbito judicial, donde se da una asimilación —casi— 

nula y por consecuencia en una aplicación deficiente. Así, se profundiza la brecha entre 

un marco normativo ambicioso y una praxis que carece de viabilidad operativa en la 

protección de la Madre Tierra. 

 

 

 

 

  

  



77 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

Conclusiones 

 

 

La protección de la Madre Tierra es una lucha constante de la sociedad frente a 

los Estados y sus gobiernos que precautelan el bienestar económico. Pese a esta situación, 

diversos sectores sociales, particularmente los pueblos indígenas, han velado por su 

protección y reconocimiento. Este es el caso del Estado Plurinacional de Bolivia, que 

desde la promulgación de la Constitución Política del Estado (CPE) en 2009 incorporó 

principios ético-morales propios de los pueblos indígenas, como el suma qamaña/vivir 

bien. Elemento que como bien señala Gudynas no constituye una receta ni un plan de 

desarrollo alternativo, sino más bien una alternativa al desarrollo mismo, que implica un 

cambio civilizatorio y epistémico profundo.133 Precisamente, la presente investigación 

nace desde el interés de analizar críticamente las estructuras, relaciones e implicancias 

que conlleva el suma qamaña/vivir bien para la protección de la Madre Tierra desde el 

aspecto jurídico. De ahí que la pregunta central de la investigación sea: ¿de qué manera 

la incorporación y aplicación del suma qamaña/vivir bien ha influido en la legislación 

boliviana y en las acciones judiciales para la protección de la Madre Tierra?  

A partir de esta pregunta se llevó a cabo un estudio cualitativo que comenzó con 

el análisis de la raíz cosmológica aymara del suma qamaña, continuó con la revisión de 

su incorporación en la Asamblea Constituyente (2006-2008) y su consagración en la CPE 

(2009); de igual modo, se examinó el marco normativo conformado por las leyes n.º 071 

de Derechos de la Madre Tierra, y n.º 300 Marco de la Madre Tierra y desarrollo integral 

para vivir bien, la jurisprudencia del Tribunal Constitucional Plurinacional (TCP) y las 

percepciones de diversos actores sociales sobre su implementación. 

 

a) De suma qamaña a vivir bien: la pérdida de contenido   

 

El suma qamaña —término de raíz aymara vinculado al mundo andino— fue 

traducido al español como vivir bien, con la creación del Estado Plurinacional de Bolivia 

(2009), buscando hacerlo accesible al conjunto de la sociedad. No obstante, Simón 

 

133  Eduardo Gudynas, “Buen Vivir: Germinando alternativas al desarrollo”, El Buen Vivir y los 

derechos de la naturaleza: Una mirada desde América Latina, ed. U. Villalba (Barcelona: Icaria Editorial, 

2011), 71-90 



79 

Yampara, Javier Medina y Xavier Albó han advertido que tal traducción literal 

empobreció su riqueza semántica. Pues, el suma qamaña nace de una cosmovisión 

cosmocéntrica del pueblo indígena aymara, por lo que es imposible reducirlo a un 

concepto único o universal. A pesar de ello, con el nacimiento del Estado Plurinacional 

de Bolivia se dio su institucionalización, lo que ha recortado esa profundidad y lo ha 

desligado de su sentido original de armonía y protección de la Madre Tierra. Albó añade 

que la popularización del término, pese a visibilizarlo, lo descontextualiza, señala que 

muchos constituyentes —formados en una línea jurídico occidental— lo asumieron como 

simple meta de desarrollo y no como un nuevo paradigma u horizonte.134 

Además, el uso exclusivo del término aymara impidió que el suma qamaña se 

percibiera como un principio compartido por todos los pueblos indígenas del país. Ello 

se reflejó en la Asamblea Constituyente (2006-2008) donde sólo una de cada cuatro 

fuerzas políticas aceptó plenamente este paradigma como eje del nuevo Estado. La 

ausencia de un debate profundo sobre la visión de país dejó la implementación sin 

contenidos operativos claros. A pesar de ello, el resultado de la Asamblea Constituyente 

fue la consagración del suma qamaña/vivir bien en el artículo 8 de la CPE con un enfoque 

andinocéntrico, percibido por muchos como una imposición cultural que desplazó la 

diversidad de visiones y prácticas de los demás pueblos indígenas presentes en Bolivia. 

 

b) Del simbolismo a la instrumentalización de las leyes n.º 071 y n.º 300 

 

En el ámbito normativo boliviano, el suma qamaña/vivir bien ha sido 

instrumentalizado simbólicamente en las leyes n.º 071 y n.º 300. Por una parte, se 

evidencia que la ley n.º 071 fue aprobada apresuradamente antes de la COP 16 (Cancún, 

2010) principalmente con la intención de mostrar compromisos con la naturaleza (Madre 

Tierra) ante la ONU; su brevedad —sólo diez artículos— revela que fue concebida más 

como un recurso diplomático para mejorar la imagen internacional del Estado boliviano 

que como un instrumento jurídico robusto, estructurado y operativo. De hecho, carece de 

mecanismos claros de implementación, seguimiento y sanción efectivos, elementos que 

serían indispensables para una verdadera protección de la Madre Tierra. Esta situación la 

convierte en un instrumento más simbólico que práctico, según lo señala Gudynas, quien 

 

134 Xavier Albó, “Suma qamaña = convivir bien. ¿Cómo medirlo?”, en Vivir bien: ¿Paradigma 

no capitalista?, coords. Pablo Farah y Luciano Vasapollo (La Paz: CIDES-UMSA / Plural Editores, 2011), 

133-144. 



80 

califica esta ley como un señuelo diplomático135 orientado principalmente a mostrar 

supuestos avances estatales desde la perspectiva de los pueblos indígenas, reconociendo 

a la Madre Tierra como sujeto de derechos, pero sin eficacia real.  

Por otro lado, la ley n.º 300, fue impulsada especialmente por la agenda 

internacional del gobierno del MAS-IPSP. Después de casi dos años de la ley n.°071 y 

sin actividad legislativa significativa sobre temas de protección a la Madre Tierra, esta 

normativa surgió por la necesidad urgente del Estado boliviano de demostrar avances 

concretos en encuentros internacionales como la Conferencia de Naciones Unidas sobre 

Desarrollo Sostenible (Río+20). En consecuencia, su rápida formulación y aprobación 

evidencian un claro objetivo de imagen más que una apuesta sincera por el cumplimiento 

del suma qamaña/vivir bien. Esta ley establece objetivos explícitos de financiamiento, 

industrialización y planificación que, bajo la lógica estatal occidental, intentan 

compatibilizar —sin éxito— la protección de la Madre Tierra con el crecimiento 

económico. Pues, al introducir objetivos de industrialización responsable, esta ley adopta 

una lógica utilitarista y antropocéntrica, donde la Madre Tierra es sometida a la lógica de 

costo-beneficio, contradiciendo de manera fundamental la visión relacional, recíproca y 

armónica que caracteriza al suma qamaña/vivir bien.  

Esta tensión estructural es identificada por Barié, quien subraya que ambas leyes 

(n.° 071 y n.° 300) fueron aprobadas estratégicamente en fechas previas a conferencias 

internacionales, revelando así un uso instrumental del discurso de protección de la Madre 

Tierra para proyectar liderazgo político estatal, sacrificando el debate interno auténtico y 

la coherencia normativa real.136 

Asimismo cabe recalcar que se observa así una discordancia estructural entre 

ambas leyes: mientras la ley n.º 071 presenta un marco protector, pero simbólico y carente 

de elementos coercitivos, la ley n.º 300 desarrolla un marco operativo más detallado, pero 

impregnado de lógicas estatales de mercado que contradicen el paradigma del suma 

qamaña/vivir bien de los pueblos indígenas. Como concluye Gudynas, esta dualidad 

normativa refleja una profunda incoherencia interna: una ley (n.° 071) promueve 

 

135 Eduardo Gudynas, ¿Por qué Bolivia no reconoce realmente los derechos de la naturaleza? 

(Lima: Centro Peruano de Estudios Sociales, 2018), https://gudynas.com/wp-

content/uploads/GudynasPorQueBoliviaNoReconoceDerechosNaturaleza18.pdf. 
136

 Cletus Gregor Barié, “Nuevas narrativas constitucionales en Bolivia y Ecuador: el buen vivir 

y los derechos de la naturaleza,” Latinoamérica. Revista de Estudios Latinoamericanos 59 (2014), 9-34. 



81 

simbólicamente derechos intrínsecos de la Madre Tierra, mientras la otra (n.° 300) 

subordina estos derechos a objetivos concretos de desarrollo económico.137 

 

c) Entre la protección y el pragmatismo: dos líneas jurisprudenciales en el 

Tribunal Constitucional Plurinacional  

 

 El análisis de la jurisprudencia del Tribunal Constitucional Plurinacional (TCP) 

evidencia una marcada inconsistencia en la interpretación y aplicación del principio ético-

moral del suma qamaña/vivir bien. En efecto, se identifican claramente dos tendencias 

jurisprudenciales distintas. Por un lado, existen sentencias que aplican sustancialmente 

este paradigma para favorecer una auténtica protección de la Madre Tierra, como se 

aprecia en la sentencia SCP 1582/2022-S2. Por otro lado, otras sentencias se limitan a 

mencionarlo de forma superficial o retórica, como sucede con las sentencias SCP 

0040/2024 y SCP 0035/2018, subordinando su potencial transformador a intereses 

económicos específicos. 

A esto se suma un factor determinante: la visión ideológica y la formación 

profesional de los magistrados. Como señala Cárdenas Aguilar, la aplicación del suma 

qamaña/vivir bien depende en gran medida de cómo cada magistrado conciba la función 

estatal.138 Es decir, aquellos magistrados con una visión progresista, orientada hacia la 

dimensión cosmocéntrica, tienden a proteger efectivamente la Madre Tierra, mientras que 

aquellos de perfil conservador priorizan la seguridad jurídica y la continuidad de los 

intereses superiores del Estado desde el modelo extractivista. Gudynas califica esta 

práctica como una tutela pendular del paradigma cosmocéntrico desde el suma 

qamaña/vivir bien: el TCP oscila constantemente entre la protección efectiva de la Madre 

Tierra y su sacrificio en nombre de un supuesto interés superior de carácter económico. 

En ausencia de criterios claros de aplicación o protocolos interpretativos definidos, el 

suma qamaña/vivir bien se convierte en un mero discurso retórico, perdiendo gran parte 

 

137 Eduardo Gudynas, ¿Por qué Bolivia no reconoce realmente los derechos de la naturaleza?, 

https://gudynas.com/wp-content/uploads/GudynasPorQueBoliviaNoReconoceDerechosNaturaleza18.pdf. 
138 Félix Cárdenas Aguilar, “Bolivia vive un proceso histórico”, en Transiciones hacia el Vivir 

Bien, coord. Katu Arkonada (La Paz: Ministerio de Culturas del Estado Plurinacional de Bolivia, 2012), 

11.   



82 

de su fuerza normativa y transformadora.139 Así, su uso puede fluctuar arbitrariamente 

generando inseguridad jurídica y profunda incertidumbre social. 

En definitiva, la interpretación y aplicación jurisprudencial del suma qamaña/vivir 

bien muestra profundas contradicciones y arbitrariedades que, lejos de fortalecerlo como 

principio constitucional operativo y efectivo, refuerzan la percepción de que su inclusión 

en la CPE y la jurisprudencia constitucional se ha convertido más en un recurso retórico 

ocasional que en un verdadero horizonte jurídico y ético-moral capaz de orientar la 

protección de la Madre Tierra.   

 

d) Uso retórico y falta de apropiación social del suma qamaña/vivir bien  

 

El análisis de las percepciones sociales sobre el principio del suma qamaña/vivir 

bien revela una marcada brecha entre el discurso oficial promovido por el Estado 

Plurinacional y su apropiación efectiva por parte de la ciudadanía. Una de las principales 

causas de esta situación radica en la instrumentalización política del concepto. Como 

señala Gudynas, diferentes actores políticos —en especial quienes ejercen el poder— han 

utilizado el suma qamaña/vivir bien principalmente como un recurso discursivo destinado 

a legitimar su posición tanto interna como externamente, sin generar necesariamente 

cambios profundos en las prácticas estatales. Esta instrumentalización conduce 

inevitablemente a una confusión conceptual en la sociedad, fomentando escepticismo y 

la percepción de que el concepto ha perdido su esencia original, convirtiéndose así en un 

simple recurso retórico o en un slogan vacío utilizado por el gobierno, especialmente en 

temas relacionados con la protección de la Madre Tierra. 

Esta distancia entre discurso y realidad es particularmente palpable en las propias 

comunidades indígenas. Al respecto, Albó señala que muchas personas, incluso en las 

comunidades aymaras, no perciben diferencias sustanciales en las políticas públicas 

implementadas antes y después de la promulgación de la Constitución Política del Estado. 

Es decir, la incorporación del suma qamaña/vivir bien a nivel discursivo, en documentos 

oficiales y propaganda estatal, no se ha traducido en transformaciones efectivas ni 

cambios estructurales significativos. Por el contrario, prevalece una lógica estatal 

orientada a la obtención de resultados medibles en términos económicos, tales como el 

 

139
 Eduardo Gudynas, Derechos de la Naturaleza. Ética biocéntrica y políticas ambientales, 3.ª 

ed. (Buenos Aires: Tinta Limón, 2015), 119-127.  



83 

Producto Interno Bruto (PIB) o los bonos de carbono, en lugar de impulsar procesos 

profundos de descolonización epistémica. 

En definitiva, la brecha entre el discurso oficial y la realidad social no solo se 

explica por una falta de claridad conceptual del paradigma suma qamaña/vivir bien, sino 

que también responde a decisiones políticas deliberadas. Tales decisiones, 

paradójicamente, terminan reforzando una lógica desarrollista y extractivista, la cual 

resulta incompatible con el enfoque cosmocéntrico y relacional propio de los pueblos 

indígenas. De esta manera, el Estado Plurinacional reproduce prácticas que contradicen 

el paradigma original del suma qamaña/vivir bien, profundizando la distancia entre las 

aspiraciones constitucionales y su concreción efectiva en la sociedad. 

 Los hallazgos de la investigación permiten concluir que la constitucionalización 

del suma qamaña/vivir bien se produjo sin contar con una arquitectura institucional, 

hermenéutica ni pedagógica que tradujera su potencia desde el cosmocentrismo en leyes 

y decisiones judiciales coherentes. En tanto no se elaboren protocolos interpretativos, 

indicadores de impacto y mecanismos efectivos de participación que reinscriban este 

principio en la pluralidad desde los pueblos indígenas, su aplicación continuará siendo 

entre recurso diplomático, retórica del gobierno y expectativa insatisfecha de protección 

de la Madre Tierra. 

Cabe señalar que, en el plano teórico, la investigación contribuye al nuevo 

constitucionalismo latinoamericano y al debate sobre la presencia de los pueblos 

indígenas en el derecho, al demostrar el tránsito de una forma de vida de los aymaras a 

un principio constitucional y la consecuente tensión entre el paradigma cosmocéntrico y 

las estructuras estatales de matriz occidental. En el plano práctico, ofrece insumos para el 

diseño de políticas públicas, el perfeccionamiento de la legislación y la labor 

jurisprudencial en la protección de la Madre Tierra, mediante la sistematización de la 

jurisprudencia del Tribunal Constitucional Plurinacional, la evaluación de la normativa 

vigente y el análisis de percepciones sociales, identificando vacíos operativos y desafíos 

estructurales. 

En el análisis de los resultados obtenidos de la investigación se identificó que la 

principal limitación se presenta en el alcance de las percepciones sociales recabadas, al 

no incluir un espectro suficientemente amplio de pueblos indígenas no andinos (es decir, 

del oriente), hecho que puede reforzar la percepción de imposición conceptual, por lo que 

sería un buen elemento a considerar si se busca ampliar los resultados de esta 

investigación. Así también, investigaciones futuras podrían: (i) desarrollar indicadores 



84 

interculturales para evaluar el suma qamaña/vivir bien en la gestión pública, (ii) 

profundizar la relación entre pueblos indígenas no aymaras y la institucionalización de 

este paradigma y (iii) elaborar lineamientos formativos para operadores de justicia que 

integren saberes ancestrales y enfoques de protección a la Madre Tierra. 

Finalmente, concluyo esta investigación confiando en que las reflexiones aquí 

plasmadas no sólo enriquezcan el debate académico, sino que también inspiren nuevas y 

profundas indagaciones sobre estos paradigmas que, tras más de quince años de vigencia 

en el ordenamiento boliviano, aún nos desafían a repensar nuestra relación con la Madre 

Tierra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



85 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 

Bibliografía  

 

 

Agencia de Noticias Fides. “Alemana GTZ: En Latinoamérica, Bolivia goza de atención 

prioritaria”. ANF. 22 de julio de 2003. 

https://www.noticiasfides.com/economia/alemana-gtz-en-latinoamerica-bolivia-

goza-de-atencion-prioritaria-112950.  

Aguirre Ledezma, Noel. “Vivir Bien: Otro mundo es posible”. La Razón, 30 de abril de 

2021. https://www.la-razon.com/voces/2021/04/30/vivir-bien-otro-mundo-es-

posible/. 

Albó, Xavier. “Ayllu: Vida y organización social en la comunidad indígena andina”. En 

Andinismo y desarrollo, editado por Alberto Acosta, 45-67. La Paz: Plural, 2008. 

———. Obras selectas: Tomo V, 1982-1984. La Paz: Producciones CIMA, 2021. 

———. Obras selectas: Tomo XI, 1998-2000. Editado por Hugo Fernández Aráoz. La 

Paz: Fundación Xavier Albó, Fundación Konrad Adenauer, CIPCA, 2020. 

———. “Suma qamaña = convivir bien. ¿Cómo medirlo?” Revista de Estudios 

Bolivianos 25 (2019). https://doi.org/10.5195/bsj.2019.225. 

———. “Suma qamaña = convivir bien. ¿Cómo medirlo?”. En Vivir bien: ¿Pará­digma 

no capitalista?, coordinado por Pablo Farah y Luciano Vasapollo, xx-xx. La Paz: 

CIDES-UMSA / Plural Editores, 2011. 

APCOB. “Historia del Movimiento Indígena”. Apoyo Para el Campesino-Indígena del 

Oriente Boliviano. Accedido el 1 de octubre de 2024. 

https://apcob.org.bo/movimiento-indigena/. 

Arnold, Denise Y. “El Vivir Bien (suma qamaña / sumaq kawsay) en Bolivia: un paraíso 

idealizado no tan andino”. Etcétera. Revista del Área de Ciencias Sociales del 

CIFFyH 4 (2019). 

https://revistas.unc.edu.ar/index.php/etcetera/article/view/25053  

Barié, Cletus Gregor. “Doce años de soledad de los derechos de la Madre Tierra en 

Bolivia”. Naturaleza y sociedad: Desafíos medioambientales, n.° 4 (diciembre 

2022): 142-182. https://doi.org/10.53010/nys4.05. 

———. “Nuevas narrativas constitucionales en Bolivia y Ecuador: el buen vivir 

y los derechos de la naturaleza.” Latinoamérica. Revista de Estudios 

Latinoamericanos 59 (2014): 9–40. 

https://www.scielo.org.mx/pdf/latinoam/n59/n59a2.pdf. 

https://www.noticiasfides.com/economia/alemana-gtz-en-latinoamerica-bolivia-goza-de-atencion-prioritaria-112950
https://www.noticiasfides.com/economia/alemana-gtz-en-latinoamerica-bolivia-goza-de-atencion-prioritaria-112950
https://www.la-razon.com/voces/2021/04/30/vivir-bien-otro-mundo-es-posible/
https://www.la-razon.com/voces/2021/04/30/vivir-bien-otro-mundo-es-posible/
https://apcob.org.bo/movimiento-indigena/
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/etcetera/article/view/25053
https://doi.org/10.53010/nys4.05
https://www.scielo.org.mx/pdf/latinoam/n59/n59a2.pdf
https://www.scielo.org.mx/pdf/latinoam/n59/n59a2.pdf
https://www.scielo.org.mx/pdf/latinoam/n59/n59a2.pdf


87 

Barnadas, Josep. Apuntes para una historia aymara. La Paz: CIPCA, 1978. Edición en 

línea. https://archive.org/details/apuntes-para-una-historia-aymara. 

Boff, Leonardo. Ecología: Grito de la Tierra, Grito de los pobres. Madrid: Trotta, 1996. 

Edición en línea. 

https://books.google.com/books/about/Ecolog%C3%ADa.html?id=nrsWQwAA

CAAJ. 

Bolivia. Constitución Política del Estado Plurinacional de Bolivia. Gaceta Oficial del 

Estado Plurinacional de Bolivia, 2009. 

https://www.oas.org/dil/esp/constitucion_bolivia.pdf. 

———. Ley n.º 071 de Derechos de la Madre Tierra. Gaceta Oficial del Estado 

Plurinacional de Bolivia, 21 de diciembre de 2010. 

———. Ley n.º 300, Ley Marco de la Madre Tierra y Desarrollo Integral para Vivir 

Bien. Gaceta Oficial del Estado Plurinacional de Bolivia, 15 de octubre de 2012. 

Bolivia Tribunal Constitucional Plurinacional.  “Sentencia Constitucional Plurinacional 

0035/2018.” 12 de septiembre de 2018. https://bolivia.vlex.com/vid/sentencia-n-

0035-2018-754145445. 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 0040/2024.” 19 de junio de 2024. 

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/205860. 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 0048/2022-S3”. 31 de marzo de 2022. 

https://jurisprudencia.tcpbolivia.bo/Fichas/ObtieneResolucion?idFicha=60951. 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 0169/2014-S1”. 19 de diciembre de 

2014. 

https://jurisprudencia.tcpbolivia.bo/Fichas/ObtieneResolucion?idFicha=358. 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 0254/2013-L.” 25 de abril de 2013. 

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/26127. 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 0261/2020”. 5 de mayo de 2020. 

https://bolivia.vlex.com/vid/sentencia-n-0261-2020-869182715. 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 0284/2017-S1”. 31 de marzo de 2017. 

https://jurisprudenciaconstitucional.com/resolucion/17321-sentencia-

constitucional-plurinacional-0284-2017-s1. 

———.  “Sentencia Constitucional Plurinacional 0296/2021-S2.” 15 de julio de 2021. 

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/175717. 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 0300/2012”. 18 de junio de 2012. 

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/124345.   

https://archive.org/details/apuntes-para-una-historia-aymara
https://books.google.com/books/about/Ecolog%C3%ADa.html?id=nrsWQwAACAAJ
https://books.google.com/books/about/Ecolog%C3%ADa.html?id=nrsWQwAACAAJ
https://www.oas.org/dil/esp/constitucion_bolivia.pdf
https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/205860
https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/205860
https://jurisprudencia.tcpbolivia.bo/Fichas/ObtieneResolucion?idFicha=60951
https://jurisprudencia.tcpbolivia.bo/Fichas/ObtieneResolucion?idFicha=358
https://bolivia.vlex.com/vid/sentencia-n-0261-2020-869182715
https://jurisprudenciaconstitucional.com/resolucion/17321-sentencia-constitucional-plurinacional-0284-2017-s1
https://jurisprudenciaconstitucional.com/resolucion/17321-sentencia-constitucional-plurinacional-0284-2017-s1


88 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 0758/2019-S2.” 4 de agosto de 2019. 

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/168604. 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 1560/2014”. 1 de agosto de 2014. 

https://jurisprudenciaconstitucional.com/resolucion/6231-sentencia-

constitucional-plurinacional-1560-2014. 

———. “Sentencia Constitucional Plurinacional 1582/2022-S2.” 14 de diciembre de 

2022. https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/187233. 

———.  “Sentencia Constitucional Plurinacional 2056/2012.” 16 de octubre de 2012. 

https://buscador.tcpbolivia.bo/resolucion/125546. 

Bolivia Vicepresidencia del Estado Plurinacional. Informe del Vivir Bien en el Estado 

Plurinacional de Bolivia. La Paz, VE: Vicepresidencia del Estado Plurinacional 

de Bolivia, 2023. ISBN: 978-9917-33-037 P.O. 

———. Visión de País: Exposición de las Representaciones Políticas - Tomo II, Vol. 1. 

La Paz: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 2011. 

———. Visión de País: Exposición de las Representaciones Políticas - Tomo III, Vol. 1. 

La Paz: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 2011. 

———. Visión de País: Exposición de las Representaciones Políticas - Tomo III, Vol. 2. 

La Paz: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 2011. 

———. Visión de País: Exposición de las Representaciones Políticas - Tomo IV. La Paz: 

Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 2011. 

Burman, Anders. “La ontología política del vivir bien”. En Ecología y reciprocidad, 

editado por Koen de Munter, Jacqueline Michaux, y Gilberto Pauwels, 155-173. 

La Paz: Plural Editores, 2017. 

Bustillos Zamorano, Iván. “Fernando Huanacuni Mamani: Saludo aymara en la 

Cancillería”. La Razón, 28 de junio de 2015. https://www.la-

razon.com/politico/2015/06/28/fernando-huanacuni-mamani-saludo-aymara-en-

la-cancilleria/. 

Campohermoso Rodríguez, Omar Félix, Ruddy Soliz Soliz, y Omar Campohermoso 

Rodríguez. “Lógica Aimara Trivalente y Cosmovisión Andina”. Revista 

Cuadernos 56, n.° 2 (2015): 89-96. 

Cárdenas Aguilar, Félix. “Bolivia vive un proceso histórico.” En Transiciones hacia el 

Vivir Bien, coordinado por Katu Arkonada, 11–16. La Paz: Ministerio de Culturas 

del Estado Plurinacional de Bolivia, 2012.  

https://jurisprudenciaconstitucional.com/resolucion/6231-sentencia-constitucional-plurinacional-1560-2014
https://jurisprudenciaconstitucional.com/resolucion/6231-sentencia-constitucional-plurinacional-1560-2014
https://www.la-razon.com/politico/2015/06/28/fernando-huanacuni-mamani-saludo-aymara-en-la-cancilleria/
https://www.la-razon.com/politico/2015/06/28/fernando-huanacuni-mamani-saludo-aymara-en-la-cancilleria/
https://www.la-razon.com/politico/2015/06/28/fernando-huanacuni-mamani-saludo-aymara-en-la-cancilleria/


89 

Choquehuanca Céspedes, David. Geopolítica del Vivir Bien. La Paz: Vicepresidencia del 

Estado Plurinacional de Bolivia, 2022. 

https://www.vicepresidencia.gob.bo/IMG/pdf/geapolitica_del_vivir_bien_dch-

2.pdf.  

Choquehuanca, David. “Suma Qamaña: Vivir Bien, No Mejor.” Archivos Agenda, 

accedido el 1 de octubre de 2024. http://archivosagenda.org/es/suma-qamana-

vivir-bien-no-mejor. 

Churata Mamani, Ramiro Elio. “Los principios y valores del Derecho Aymara en el Ayllu 

Taypi (Jan Chuyma Ch'ulla)”. Tesis de grado, Universidad Mayor de San Andrés, 

2021. https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/28117/T-

5726.pdf?sequence=1&isAllowed=y.  

Cruz Rodríguez, Edwin. “Prolegómenos al vivir bien-buen vivir: una evaluación 

normativa y práctica”. Finanzas y Política Económica 6, n.° 2 (2014): 387-402. 

https://doi.org/10.14718/revfinanzpolitecon.2014.6.2.8. 

Dangl, Benjamin. The Price of Fire: Resource Wars and Social Movements in Bolivia. 

Edinburgh: AK Press, 2007. 

Decoloniality, First Nations Thinkers and Thought and Practices from the Global South. 

“Ochy Curiel”. Accedido el 1 de octubre de 2024. 

https://omeka.cloud.unimelb.edu.au/decoloniality-and-thinkers-from-the-global-

south/items/show/199.  

Descola, Philippe. Beyond Nature and Culture. Chicago: University of Chicago Press, 

2013. 

Duarte, Carlos. “Capitalismo, etnicidad y globalización: el caso andino”. Análisis Político 

56 (enero-abril 2006): 93-114. 

Farah, Ivonne, y Luciano Vasapollo. Vivir Bien: ¿Paradigma no capitalista? La Paz: 

CIDES-UMSA, 2011. 

https://dhls.hegoa.ehu.eus/uploads/resources/5315/resource_files/25.Vivir_bien_

Paradigma_no_capitalista.pdf.  

Fernández, Hugo. “Suma Qamaña, Vivir Bien, el Ethos de la Nueva Constitución 

Boliviana”. Revista Obets 4 (2009): 41-8. 

———. “El Tribunal Constitucional Plurinacional en el marco del Estado Plurinacional 

de Bolivia: Desafíos y perspectivas”. Revista Latinoamericana de Derecho 

Constitucional 12, n.° 1 (2015): 87-104. 

https://www.vicepresidencia.gob.bo/IMG/pdf/geapolitica_del_vivir_bien_dch-2.pdf
https://www.vicepresidencia.gob.bo/IMG/pdf/geapolitica_del_vivir_bien_dch-2.pdf
http://archivosagenda.org/es/suma-qamana-vivir-bien-no-mejor
http://archivosagenda.org/es/suma-qamana-vivir-bien-no-mejor
https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/28117/T-5726.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/28117/T-5726.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://doi.org/10.14718/revfinanzpolitecon.2014.6.2.8
https://omeka.cloud.unimelb.edu.au/decoloniality-and-thinkers-from-the-global-south/items/show/199
https://omeka.cloud.unimelb.edu.au/decoloniality-and-thinkers-from-the-global-south/items/show/199
https://dhls.hegoa.ehu.eus/uploads/resources/5315/resource_files/25.Vivir_bien_Paradigma_no_capitalista.pdf
https://dhls.hegoa.ehu.eus/uploads/resources/5315/resource_files/25.Vivir_bien_Paradigma_no_capitalista.pdf


90 

Foronda, Fabricio. “MAS-IPSP: la construcción de un partido-movimiento indígena-

campesino en Bolivia”. Revista de Ciencia Política (Santiago) 34, n.° 1 (2014): 

189-211. 

Gómez, Miguel. “David Choquehuanca: El militante del vivir bien con la revolución en 

las venas”. La Razón, 8 de noviembre de 2020. https://www.la-

razon.com/nacional/2020/11/08/david-choquehuanca-el-militante-del-vivir-bien-

con-la-revolucion-en-las-venas/.  

Gudynas, Eduardo. “Buen Vivir: Sobre secuestros, domesticaciones, rescates y 

alternativas”. En Bifurcación del Buen Vivir y el Sumak Kawsay, compilado por 

Atawallpa Oviedo Freire, 1-20. Quito: Ediciones Yachay, 2014. 

———. “Buen Vivir: Today's Tomorrow”. Development 54, n.° 4 (2011): 441-7. 

https://www.gudynas.com/publicaciones/GudynasBuenVivirTomorrowDevelop

ment11.pdf.  

———. “Buen Vivir: Germinando alternativas al desarrollo”. En El Buen Vivir y los 

derechos de la naturaleza: Una mirada desde América Latina, editado por U. 

Villalba, 71-90. Barcelona: Icaria Editorial, 2011.  

———. Derechos de la naturaleza: Ética biocéntrica y políticas ambientales. Buenos 

Aires: Tinta Limón, 2011. 

https://tintalimon.com.ar/public/ugjx9vscmlhgykpk73olibixeq0t/pdf_978-987-

3687-06-8.pdf.  

———. Derechos de la Naturaleza. Ética biocéntrica y políticas ambientales. 3.ª ed. 

Buenos Aires: Tinta Limón, 2015. https://gudynas.com/wp-

content/uploads/ViolenciasyDerechosExtractivismosF2020r.pdf. 

———. ¿Por qué Bolivia no reconoce realmente los derechos de la naturaleza? Lima: 

Centro Peruano de Estudios Sociales, 2018. https://gudynas.com/wp-

content/uploads/GudynasPorQueBoliviaNoReconoceDerechosNaturaleza18.pdf. 

Huanacuni Mamani, Fernando. Buen Vivir / Vivir Bien: Filosofía, políticas, estrategias y 

experiencias regionales andinas. Lima: Coordinadora Andina de Organizaciones 

Indígenas – CAOI, 2010. https://www.alterinfos.org/IMG/pdf/buen-vivir-y-vivir-

bien.pdf.  

———. “Buen Vivir: Germinando alternativas al desarrollo”. América Latina en 

Movimiento 462 (febrero 2011): 1-20. 

———. “Los derechos de la Madre Tierra”. Revista Jurídica Derecho 3, n.° 4 (enero-

junio 2016): 157-169. 

https://www.la-razon.com/nacional/2020/11/08/david-choquehuanca-el-militante-del-vivir-bien-con-la-revolucion-en-las-venas/
https://www.la-razon.com/nacional/2020/11/08/david-choquehuanca-el-militante-del-vivir-bien-con-la-revolucion-en-las-venas/
https://www.la-razon.com/nacional/2020/11/08/david-choquehuanca-el-militante-del-vivir-bien-con-la-revolucion-en-las-venas/
https://www.gudynas.com/publicaciones/GudynasBuenVivirTomorrowDevelopment11.pdf
https://www.gudynas.com/publicaciones/GudynasBuenVivirTomorrowDevelopment11.pdf
https://tintalimon.com.ar/public/ugjx9vscmlhgykpk73olibixeq0t/pdf_978-987-3687-06-8.pdf
https://tintalimon.com.ar/public/ugjx9vscmlhgykpk73olibixeq0t/pdf_978-987-3687-06-8.pdf
https://gudynas.com/wp-content/uploads/GudynasPorQueBoliviaNoReconoceDerechosNaturaleza18.pdf
https://gudynas.com/wp-content/uploads/GudynasPorQueBoliviaNoReconoceDerechosNaturaleza18.pdf
https://gudynas.com/wp-content/uploads/GudynasPorQueBoliviaNoReconoceDerechosNaturaleza18.pdf
https://www.alterinfos.org/IMG/pdf/buen-vivir-y-vivir-bien.pdf
https://www.alterinfos.org/IMG/pdf/buen-vivir-y-vivir-bien.pdf


91 

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago 

Press, 1962. 

Lozada Pereira, Blithz. Cosmovisión, historia y política en los Andes, vol. 8, compilado 

por Mary Money. La Paz: Producciones CIMA, 2006. 

https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/16465/Cosmovision%2

C%20historia%20y%20pol%C3%ADtica.pdf.  

Macías Macías, Alejandro, y Yolanda Lizeth Sevilla García. El fracaso del desarrollo y 

la opción por el buen vivir. Ciudad de México: Ediciones Comunicación 

Científica, 2022. https://doi.org/10.52501/cc.034. 

Mamani, Pablo. El Pacto de Unidad y el Proceso de Construcción de una Propuesta de 

Constitución Política del Estado. La Paz: Vicepresidencia del Estado 

Plurinacional de Bolivia, 2010.  

Medina, Javier. “Acerca del Suma Qamaña”. En Vivir bien: ¿paradigma no capitalista?, 

coordinado por Ivonne Farah y Luciano Vasapollo, 45-60. La Paz: CIDES – 

UMSA / OXFAM / Universidad de Roma Sapienza, 2011. 

———. Suma Qamaña: La comprensión indígena de la Buena Vida. La Paz: Editorial 

Garza Azul, 2001. 

———. Suma Qamaña: La comprensión indígena de la Vida Buena. La Paz: 

Comunicación PADEP/GTZ, 2008. https://bivica.org/files/vida-buena.pdf.  

Medina, Roberto. “Xavier Albó, el curioso incorregible que volvió a nacer en Bolivia”. 

La Razón, 20 de enero de 2023. https://www.la-

razon.com/nacional/2023/01/20/xavier-albo-el-curioso-incorregible-que-volvio-

a-nacer-en-bolivia/. 

Meza-Lopehandía, Matías. “Elementos del proceso constituyente boliviano”. Asesoría 

Técnica Parlamentaria. Biblioteca del Congreso Nacional de Chile, mayo 2020. 

Morales Ayma, Evo. “Manifiesto de la Isla del Sol: 10 Mandatos para Enfrentar al 

Capitalismo y Construir la Cultura de la Vida”. Copacabana: Isla del Sol, 21 de 

diciembre de 2012. 

Paz, Gonzalo. “Extractivismo en Bolivia: Límites y Contradicciones”. Revista Andina de 

Ciencias Sociales 32, n.° 2 (2014): 55-73. 

Rivera Cusicanqui, Silvia. Ch'ixinakax utxiwa: Ayer y hoy de la cultura andina. La Paz: 

PNUD, 1990. https://chixinakax.wordpress.com/wp-

content/uploads/2010/07/silvia-rivera-cusicanqui.pdf.  

https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/16465/Cosmovision%2C%20historia%20y%20pol%C3%ADtica.pdf
https://repositorio.umsa.bo/bitstream/handle/123456789/16465/Cosmovision%2C%20historia%20y%20pol%C3%ADtica.pdf
https://bivica.org/files/vida-buena.pdf
https://www.la-razon.com/nacional/2023/01/20/xavier-albo-el-curioso-incorregible-que-volvio-a-nacer-en-bolivia/
https://www.la-razon.com/nacional/2023/01/20/xavier-albo-el-curioso-incorregible-que-volvio-a-nacer-en-bolivia/
https://www.la-razon.com/nacional/2023/01/20/xavier-albo-el-curioso-incorregible-que-volvio-a-nacer-en-bolivia/
https://chixinakax.wordpress.com/wp-content/uploads/2010/07/silvia-rivera-cusicanqui.pdf
https://chixinakax.wordpress.com/wp-content/uploads/2010/07/silvia-rivera-cusicanqui.pdf


92 

Solón, Pablo. Reflexiones a Quema Ropa sobre Alternativas Sistémicas: ¿Es posible el 

Vivir Bien? La Paz: Fundación Solón, 2016. https://fundacionsolon.org/wp-

content/uploads/2016/06/vb.pdf.  

Systemic Alternatives. “Apuntes para el debate: Buen Vivir / Vivir Bien”. Systemic 

Alternatives. 31 de julio de 2014. 

https://systemicalternatives.org/2014/07/31/apuntes-para-el-debate-buen-vivir-

vivir-bien/. 

Wikipedia. “Pueblo quechua”. Wikipedia, la enciclopedia libre. 1 de octubre de 2024. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Pueblo_quechua. 

Zenteno Brun, Hugo. “Acercamiento a la visión cósmica del mundo andino”. Punto Cero 

14, n.° 18 (2009): 83-90. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://fundacionsolon.org/wp-content/uploads/2016/06/vb.pdf
https://fundacionsolon.org/wp-content/uploads/2016/06/vb.pdf
https://systemicalternatives.org/2014/07/31/apuntes-para-el-debate-buen-vivir-vivir-bien/
https://systemicalternatives.org/2014/07/31/apuntes-para-el-debate-buen-vivir-vivir-bien/
https://es.wikipedia.org/wiki/Pueblo_quechua


93 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



94 

Anexos 

 

 

Anexo 1: Guía de entrevista semiestructurada  

Categoría Pregunta guía Preguntas específicas 

Definición y 
Comprensión de 
Suma Qamaña 

¿Cómo comprenden los entrevistados el 
concepto de suma qamaña o vivir bien? 

- ¿Cómo definirías el suma qamaña o 
vivir bien? 

- ¿Crees que el concepto de suma qamaña 
o vivir bien ha perdido su significado o 
ha sido tergiversado en su aplicación 
actual? 

Relación con la 
Madre Tierra 

¿De qué manera se relaciona el concepto 
de suma qamaña o vivir bien con la 
protección de la Madre Tierra? 

- ¿Consideras que el suma qamaña o vivir 
bien incluye la protección de la Madre 
Tierra?  

- ¿De qué forma crees que la 
implementación del suma qamaña o 
vivir bien debería incluir medidas de 
protección a la Madre Tierra? 

Impacto en la 

legislación  

¿El suma qamaña o vivir bien ha sido 

incorporado de manera efectiva en las 
leyes bolivianas de Protección a la Madre 
Tierra? 

- ¿Crees que la Ley de la Madre Tierra y 

otros marcos legales reflejan el suma 
qamaña o vivir bien? 

- ¿Podrías dar ejemplos específicos de 
políticas o leyes que consideres han sido 
influenciadas por el suma qamaña o 
vivir bien, ya sea positiva o 
negativamente? 

Aplicación 
práctica y 
obstáculos 

¿Cuáles han sido los desafíos en la 
aplicación del suma qamaña o vivir bien 
en la protección de la Madre Tierra? 

- ¿Crees que las leyes inspiradas en el 
suma qamaña o vivir bien han tenido un 
impacto positivo en la protección de la 
Madre Tierra? 

- ¿Has observado/identificado 
contradicciones entre el discurso de 
suma qamaña o vivir bien y las acciones 
reales de protección de la Madre Tierra? 

Evaluación y 
propuestas 

¿Qué cambios propondrías para una mejor 
aplicación del vivir bien en la legislación 
y políticas ambientales? 

- ¿Qué recomendaciones darías para 
fortalecer la aplicación del suma 
qamaña o vivir bien para la protección 
de la Madre Tierra? 

- ¿Cómo crees que debería cambiar el 
marco normativo para ser más coherente 
con el vivir bien? 

 

 



95 

 

Anexo 2: Sistematización de las entrevistas semiestructuradas   

Entrevistado/a Definición de Suma Qamaña 
/ Vivir Bien 

Influencia en Legislación y 
Políticas del Estado 

Crítica a la Implementación 
Estatal 

Ejemplos de Impacto 
Positivo o Negativo 

Propuestas o 
Recomendaciones 

Jhovanna Morales, abogada 
en temas agrarios y 
ambientales, con experiencia 
en instituciones estatales 

como INRA y el Tribunal 
Agroambiental Plurinacional 
de Bolivia. 

Considera el suma 
qamaña/vivir bien como una 
convivencia equilibrada y 
armónica con la Madre 

Tierra. Explica que el 
concepto ha sido tergiversado 
y reducido a un discurso de 
bienestar y desarrollo 
económico sin fondo real de 
sostenibilidad ni respeto a la 
naturaleza. 

Menciona que el suma 
qamaña/vivir bien está 
presente en la CPE y en la ley 
de la Madre Tierra, pero 

enfatiza que su 
implementación es 
prácticamente inexistente. 
Afirma que aunque esta ley 
establece el respeto a los 
ciclos naturales y la 
sostenibilidad, en la práctica 
no refleja la realidad del país 
y se usa solo como un 

discurso para atraer apoyo 
indígena, sin una ejecución 
concreta. 

Critica que el Estado ignora 
el verdadero propósito del 
suma qamaña/vivir bien y 
permite la explotación de 

tierras en áreas protegidas. 
Afirma que el INRA otorga 
resoluciones en territorios 
indígenas sin considerar el 
impacto; se promueve la 
expansión agrícola sin límite. 
Menciona cómo la expansión 
agrícola que impulsa el 
Estado afecta los ecosistemas 

y la biodiversidad, al permitir 
prácticas de monocultivos. 
También denuncia que el 
Estado prioriza el interés 
político sobre la preservación 
de territorios indígenas, 
favoreciendo la intervención 
de personas ajenas que 

deforestan en beneficio 
propio. El concepto del suma 
qamaña/vivir bien ha perdido 
sentido por el mal manejo 
estatal. 

Ejemplo de incumplimiento 
en la protección de tierras 
indígenas: Señala que el 
INRA otorga resoluciones de 

asentamiento en tierras 
protegidas, lo cual resulta en 
la deforestación masiva y el 
desplazamiento de 
comunidades. Explica que en 
el Beni, el INRA autorizó 
asentamientos en tierras 
indígenas, lo que llevó a la 
deforestación y alteración de 

los territorios nativos. Señala: 
es catastrófico; los indígenas 
pelean por su territorio, pero 
el Estado no hace nada. Otro 
ejemplo relevante es la falta 
de reversión de tierras que 
han cometido infracciones 
ambientales; el INRA, según 

ella, no procesa estas 
infracciones ni sanciona a los 
responsables. 

Sugiere reforzar las 
sanciones y aumentar la 
transparencia en la 
asignación de tierras. 

Recomienda también una 
mayor inclusión de las 
comunidades en las 
decisiones ambientales, y 
considera fundamental 
capacitar a los líderes sobre la 
cosmovisión indígena para 
que comprendan el impacto 
ambiental. Propone que las 

políticas reflejen 
verdaderamente el respeto 
por la naturaleza y que se 
incluyan sanciones 
específicas para quienes 
incumplen las normativas 
ambientales, además de 
implementar un monitoreo 

efectivo sobre el uso de la 
tierra. 

Boris Arias, abogado, doctor 
en derecho constitucional y 

docente universitario a nivel 
nacional.   

Suma qamaña/vivir bien es 
un concepto ambiguo y 

manipulable que ha perdido 
su significado cultural al ser 
usado como herramienta 
política. Cree que el Estado lo 
ha convertido en un discurso 
vacío para justificar políticas 
sin impacto real. 

Percibe que el concepto está 
presente en la CPE, pero en la 

práctica no tiene aplicación 
en el ámbito jurídico ni en la 
protección de la Madre 
Tierra. Explica que aunque el 
suma qamaña/vivir bien está 
mencionado en leyes de 
protección de la Madre 
Tierra, su implementación 

Critica que el concepto de 
Suma qamaña/vivir bien se 

utilice para sojuzgar a los 
indígenas, convirtiéndose en 
una herramienta de control en 
lugar de protección. 
Argumenta que, en el sistema 
judicial, el término se usa 
solo como un eslogan sin 
desarrollo teórico ni casos 

Ejemplo de manipulación: 
Comenta que el suma 

qamaña/vivir bien se utiliza 
para encubrir proyectos que 
afectan negativamente a la 
naturaleza y a las 
comunidades indígenas, 
beneficiando intereses 
privados y políticos. Afirma 
que en la práctica el concepto 

Recomienda replantear el 
marco normativo y no 

depender de conceptos 
ambiguos para la protección 
ambiental. Sugiere que el 
enfoque en la normativa 
ambiental se base en 
principios claros de 
sostenibilidad y no en 
discursos abstractos. 



96 

real es nula y su impacto es 

inexistente. 
concretos donde se haya 

aplicado para proteger 
derechos indígenas o Madre 
Tierra. Expone que la falta de 
cumplimiento del marco 
normativo ambiental no es un 
problema exclusivo de estas 
leyes, sino una manifestación 
de una cultura general de 

incumplimiento en Bolivia. 
No se cumple porque hay una 
cultura de no cumplimiento 
de la ley. 

no se aplica para proteger la 

Madre Tierra, sino que es 
usado por las autoridades 
como herramienta de 
justificación. Ejemplo de 
discurso vacío: Explica que 
en el Tribunal Constitucional 
no existen fallos concretos 
basados en el suma 

qamaña/vivir bien, lo que 
confirma su vacío operativo 
en la jurisprudencia. 

También menciona que la 

capacitación judicial y la 
participación indígena en el 
desarrollo de leyes podrían 
fortalecer el cumplimiento de 
las normativas y darle sentido 
práctico al suma 
qamaña/vivir bien en los 
tribunales. 

Marcela Mollericona, 
ingeniera agronoma, docente 
en agronomía y producción 
sostenible de la Universidad 

Mayor de San Andrés, 
vinculada a comunidades 
aymara y quechua en La Paz.  

Define el suma qamaña/vivir 
bien como un elemento de 
respeto a la Pachamama y 
una práctica de 

agradecimiento a la Madre 
Tierra por sus recursos. 
Afirma que en las 
comunidades, este principio 
es un valor práctico, no solo 
teórico, y que debería ser 
integrado en políticas 
públicas. Afirma que en el 

contexto de producción 
agrícola, se requiere un 
enfoque más social y cultural, 
que incluya la valoración de 
la Pachamama como ser 
proveedora.   

Menciona que el suma 
qamaña/vivir bien está en la 
CPE y en la ley de la Madre 
Tierra, pero considera que el 

gobierno lo ha convertido en 
una herramienta simbólica 
sin aplicación real. Observa 
que, en lugar de valorar los 
saberes ancestrales en temas 
de producción agrícola, el 
Estado promueve prácticas 
industriales que perjudican la 

biodiversidad.   

Critica que el gobierno apoye 
el monocultivo y la 
agroindustria, los cuales 
dañan la biodiversidad y 

afectan las prácticas 
indígenas de conservación. 
Los proyectos estatales están 
orientados al desarrollo 
económico sin respeto a la 
naturaleza y ve que el suma 
qamaña/vivir bien está más 
discursivo que práctico. 

Considera que no se ha 
implementado en la práctica 
porque se asocia más como 
eslogan que como principio 
integrador. Critica que las 
instituciones estatales 
carezcan de técnicos con 
sensibilidad cultural y 

ecológica para desarrollar 
políticas coherentes con el 
suma qamaña/vivir bien.   

Ejemplo de contradicción: 
Refiere que en áreas rurales 
el Estado promueve 
monocultivos industriales en 

contra de las prácticas 
agrícolas tradicionales, que 
buscan preservar la 
biodiversidad y respetar el 
suelo. Crítica el proyecto 
estatal que promueve el uso 
de biocombustibles en áreas 
agrícolas, afirmando que no 

refleja los principios del 
suma qamaña/vivir bien. 
También menciona cómo 
algunas leyes promueven el 
uso intensivo del suelo y la 
pérdida de recursos naturales
.   

Propone integrar los saberes 
ancestrales en los proyectos 
estatales y educar en temas de 
sostenibilidad que incluyan 

respeto a la cultura indígena. 
Sugiere capacitar a los líderes 
para que el suma 
qamaña/vivir bien no sea solo 
discurso, sino acción. 
Recomienda implementar un 
enfoque interdisciplinario 
que incluya a las 

comunidades en el diseño y 
ejecución de proyectos 
agrícolas y ambientales. 
Además, propone que el 
Estado elabore leyes 
específicas que protejan el 
uso sostenible del suelo y el 
agua en consonancia con EL 

suma qamaña/vivir bien.   

Marco Antonio Calle, 
Ingeniero agrónomo 
especializado en 
agroecología. Amplia 

Describe el suma 
qamaña/vivir bien como una 
cosmovisión de respeto y 
armonía con el entorno, que 

Considera que el concepto 
del suma qamaña/vivir bien 
está en la CPE, pero su 
aplicación en la política es 

Critica la falta de integración 
entre el conocimiento técnico 
y la cosmovisión indígena en 
el ámbito estatal. Observa 

Ejemplo de contradicción en 
políticas: Señala que el apoyo 
del Estado a los monocultivos 
transgénicos en el país 

Propone una capacitación 
continua en temas de 
cosmovisión indígena y 
sostenibilidad para los 



97 

experiencia en trabajo con 

comunidades rurales y 
conexión con el pueblo 
aymara de Los Yungas de La 
Paz.  

tiene sus raíces en las 

comunidades indígenas. 
Explica que el concepto 
implica vivir en equilibrio 
con todos los elementos del 
ecosistema, promoviendo 
una relación de reciprocidad 
con la naturaleza, que el 
Estado ha distorsionado al 

convertirlo en una idea de 
bienestar material.   

nula. Percibe que el Estado 

utiliza el término para atraer 
apoyo, sin comprometerse a 
aplicar los valores de respeto 
ambiental en sus políticas de 
desarrollo y en su 
planificación agrícola. 

que el Estado coloca líderes 

sin experiencia cultural, lo 
que resulta en políticas 
contradictorias con el suma 
qamaña/vivir bien. No puedes 
poner a alguien que no 
entienda la realidad indígena 
a hacer políticas del suma 
qamaña/vivir bien. También 

menciona que el Estado 
permite la entrada de 
transgénicos y biotecnología 
en sectores agrícolas 
tradicionales, lo cual 
contradice los principios 
suma qamaña/vivir bien y 
fomenta el modelo 

extractivista.   

contradice el suma 

qamaña/vivir bien y el 
respeto a la biodiversidad. 
Afirma que los programas de 
desarrollo agrícola no 
consideran los saberes 
locales, lo cual lleva a un 
deterioro de los recursos 
naturales y a la pérdida de 

prácticas sostenibles de 
producción.   

funcionarios públicos. 

Sugiere también una mayor 
inclusión de las comunidades 
en el diseño de políticas, para 
que los valores del suma 
qamaña/vivir bien se 
apliquen realmente. Además, 
propone que las leyes sobre 
protección de la Madre Tierra 

y desarrollo agrícola incluyan 
un componente que valore los 
saberes ancestrales y asegure 
su conservación en los 
proyectos de desarrollo.  

Cristian Flores, ingeniero 
ambiental, con funciones 
como técnico en incidencia 
política en cambio climático 
en la Plataforma Boliviana 
frente al Cambio Climático.  

Define el suma qamaña/vivir 
bien como una cosmovisión 
de respeto y armonía y afirma 
que su aplicación real está 
muy alejada del discurso 
oficial. Indica que el 
concepto se ha transformado 

en un símbolo político sin 
acciones concretas para 
proteger la Madre Tierra.  

Afirma que el suma 
qamaña/vivir bien está 
presente en la CPE y en las 
leyes de la Madre Tierra, pero 
ve que la implementación es 
nula. Percibe que el concepto 
ha sido usado para captar 

apoyo a nivel internacional 
sin reflejarse en políticas que 
protejan realmente la 
biodiversidad y los 
ecosistemas en Bolivia.   

Critica el modelo extractivo 
de Bolivia, especialmente en 
sectores como los 
hidrocarburos y la minería. 
Expone que el suma 
qamaña/vivir bien se ha 
convertido en un discurso 

vacío, utilizado solo para la 
imagen internacional. 
Además, denuncia que el 
Estado no aplica las 
normativas ambientales ni 
respeta los compromisos 
internacionales asumidos, 
como el Acuerdo de París y el 

Acuerdo de Escazú, los 
cuales solo se usan para 
justificar la política 
ambiental sin un 
cumplimiento real en la 
práctica. El Estado boliviano 
usa el Vivir Bien como una 

Ejemplo de contradicción: 
Comenta que la ley de la 
Madre Tierra creó la 
Defensoría de la Madre 
Tierra para garantizar los 
derechos de la naturaleza, 
pero hasta la fecha no ha sido 

implementada. Describe que 
el discurso de sostenibilidad 
no se aplica en la realidad: La 
Defensoría no fue activada y 
el gobierno permite el 
extractivismo sin control. 
Menciona también que el 
cambio en la normativa 

minera ha permitido la 
comercialización de recursos 
sin un control adecuado, lo 
cual afecta gravemente a los 
ecosistemas.   

Propone reforzar la 
Defensoría de la Madre 
Tierra y establecer un marco 
normativo claro que permita 
la participación de las 
comunidades indígenas en la 
toma de decisiones de 

protección a la Madre Tierra. 
Sugiere una capacitación 
amplia en temas de 
cosmovisión indígena para 
los encargados de políticas 
públicas y mayor rigor en la 
implementación de acuerdos 
internacionales. También 

recomienda una mejor 
coordinación entre las 
distintas instancias estatales y 
la inclusión de la sociedad 
civil en los procesos de 
consulta y monitoreo 
ambiental.   



98 

herramienta para marketing 

político, pero no se aplica.   
Wara Ruiz, ingeniera 
comercial y coordinadora de 
proyectos en temas de 
derechos humanos y cambio 
climático.  

Describe el suma 
qamaña/vivir bien como una 
cosmovisión de convivencia 
armónica con todos los seres 
del ecosistema. Afirma que el 
concepto, en su esencia, 

implica respeto y protección 
mutua entre el ser humano y 
la naturaleza, y critica que el 
Estado lo haya convertido en 
un discurso político de 
carácter extractivista.  

Ve que la CPE y la ley de la 
Madre Tierra incluyen el 
suma qamaña/vivir bien, pero 
considera que estas 
normativas han sido 
convertidas en herramientas 

retóricas. Observa que las 
leyes en Bolivia carecen de 
mecanismos claros para 
asegurar la implementación 
del suma qamaña/vivir bien, 
lo cual ha desvirtuado su 
significado original.  

Critica que el Vivir Bien haya 
sido distorsionado para 
justificar políticas de 
industrialización y 
explotación de recursos 
naturales. Menciona que el 

gobierno ve la Madre Tierra 
como un objeto de extracción 
de recursos, y no como un ser 
de derechos. También critica 
que la estructura estatal no 
esté alineada con  suma 
qamaña/vivir bien, lo cual 
afecta la capacidad del 
Estado de implementar 

políticas coherentes con los 
principios de sostenibilidad.   

Ejemplo de contradicción: 
Menciona que la ley de 
Minería exige consulta previa 
a los pueblos indígenas, pero 
en la práctica las 
comunidades no son 

informadas ni involucradas 
en las decisiones sobre el uso 
de sus territorios. Describe 
que las normativas actuales 
permiten que las empresas 
mineras operen en territorios 
indígenas sin cumplir con el 
debido proceso de consulta y 
sin evaluar el impacto 

ambiental de sus actividades.  

Sugiere una revisión 
exhaustiva de las normativas 
ambientales para eliminar 
contradicciones y alinear los 
términos locales con los 
compromisos 

internacionales. Recomienda 
un proceso de capacitación 
para los funcionarios 
públicos en temas de 
cosmovisión indígena, así 
como el fortalecimiento de la 
participación indígena en la 
toma de decisiones 
ambientales. Propone además 

un enfoque adaptado al 
contexto de cada comunidad 
y considera necesaria una 
actualización de las leyes de 
protección de la Madre Tierra 
para que incluyan criterios 
claros de implementación y 
cumplimiento del suma 

qamaña/vivir bien.  
Willy Llanque, secretario 
Ejecutivo de REPAM 
Bolivia, conectado con 
comunidades amazónicas 
afectadas por minería y 
deforestación.  

Define el suma qamaña/vivir 
bien como una filosofía de 
justicia y equilibrio y una 
ecología integral que prioriza 
la armonía y respeto con la 
naturaleza. Explica que el 

suma qamaña/vivir bien 
implica relaciones de justicia 
y equilibrio, con todos los 
elementos de la naturaleza 
interconectados.   

Valora la inclusión del suma 
qamaña/vivir bien en la CPE 
y la leyes de la Madre Tierra, 
pero observa que su 
incorporación es solo 
discursiva. Menciona que 

aunque se ha reconocido la 
diversidad cultural, no se ha 
traducido en acciones 
prácticas que protejan a la 
naturaleza, especialmente en 
la Amazonía, donde los 
pueblos indígenas dependen 
de su entorno.   

Critica que el Estado fomente 
prácticas extractivistas como 
la minería y la ampliación de 
la frontera agrícola. Afirma 
que el enfoque económico 
sigue siendo depredador, sin 

respeto al medio ambiente. 
Menciona que en la 
Amazonía no hay agua 
potable debido a la 
contaminación minera, y que 
esta falta de acción estatal es 
una condena a una muerte 
lenta para los pueblos 

Ejemplo de contradicción: 
Afirma que la contaminación 
minera en la Amazonía ha 
provocado la falta de agua 
potable, ya que los pozos 
están secos y los ríos 

contaminados. Esto afecta 
directamente la salud y 
subsistencia de las 
comunidades. Otro ejemplo 
es la falta de activación de la 
Defensoría de la Madre 
Tierra, que debería garantizar 
los derechos ambientales y 

Propone adoptar un enfoque 
de ecología integral en las 
políticas, priorizando la 
preservación de la naturaleza 
y la participación activa de 
las comunidades indígenas en 

la toma de decisiones 
ambientales. Recomienda 
activar la Defensoría de la 
Madre Tierra y reforzar leyes 
que regulen la actividad 
minera y la expansión 
agrícola. Sugiere que el 
Estado fomente políticas que 



99 

indígenas. Además, destaca 

la falta de voluntad política 
para la aplicación del suma 
qamaña/vivir bien de manera 
efectiva, señalando que solo 
se usa como discurso sin 
acciones reales.  

regular las actividades 

extractivistas, pero hasta la 
fecha no ha sido 
implementada.   

realmente reflejen la cultura 

indígena y el respeto por la 
Madre Tierra.   

 




