
 

Universidad Andina Simón Bolívar 

Sede Ecuador 

Área de Ambiente y Sustentabilidad 

 

Maestría de Investigación en Ecología Política y Alternativas al Desarrollo 

 

 

 

La educación que transforma 

La relación sociedad-naturaleza en dos experiencias de educación en la 
naturaleza en Colombia 

Una ruta metodológica en espiral 

 

Angélica Tatiana Delgado Miranda 

Tutora: Miriam Lang 

 

 

 

 

Quito, 2025 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 

  



3 

Cláusula de cesión de derecho de publicación 

 

 

Yo, Angélica Tatiana Delgado Miranda, autora del trabajo intitulado “La 

educación que transforma: La relación sociedad-naturaleza en dos experiencias de 

educación en la naturaleza en Colombia. Una ruta metodológica en espiral”, mediante el 

presente documento dejo constancia de que la obra es de mi exclusiva autoría y 

producción, que la he elaborado para cumplir con uno de los requisitos previos para la 

obtención del título de Magíster en Ecología Política y Alternativas al Desarrollo en la 

Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador. 

1. Cedo a la Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador, los derechos 

exclusivos de reproducción, comunicación pública, distribución y divulgación, 

durante 36 meses a partir de mi graduación, pudiendo por lo tanto la Universidad, 

utilizar y usar esta obra por cualquier medio conocido o por conocer, siempre y 

cuando no se lo haga para obtener beneficio económico. Esta autorización 

incluye la reproducción total o parcial en los formatos virtual, electrónico, 

digital, óptico, como usos en red local y en internet. 

2. Declaro que, en caso de presentarse cualquier reclamación de parte de terceros 

respecto de los derechos de autor/a de la obra antes referida, yo asumiré toda 

responsabilidad frente a terceros y a la Universidad. 

3. En esta fecha entrego a la Secretaría General, el ejemplar respectivo y sus anexos 

en formato impreso y digital o electrónico. 

 

16 de abril de 2025 

 

 

 

Firma: ________________________ 

 

  



4 

  



5 

Resumen 

 

 

El objetivo de esta investigación tiene como horizonte contribuir a las discusiones 

contemporáneas sobre la relación entre el ser humano y la naturaleza en los campos de la 

educación y la ecología política. Plantea la imbricación reflexiva de ambos campos para 

tejer análisis críticos e identificar propuestas de acción y transformación social desde la 

colectividad y la educación. Construye un diálogo con dos experiencias educativas y 

comunitarias en Colombia, que promueven una relación más armónica y respetuosa con 

la naturaleza, defienden los territorios y abordan la emergencia ambiental. Estas 

iniciativas ofrecen perspectivas innovadoras que desafían las miradas convencionales 

sobre la realidad y buscan superar la dicotomía entre ser humano y naturaleza, integrando 

esta última como el centro de los procesos educativos y practicas pedagógicas. Las 

experiencias analizadas en esta investigación representan ejemplos esperanzadores de 

cómo la educación puede convertirse en una herramienta de resistencia y transformación 

frente a la degradación ambiental. Nos invitan a repensar la educación como un vehículo 

para afrontar los desafíos contemporáneos, y a reconocernos como agentes de cambio 

capaces de promover el cuidado y el sostenimiento de la vida.  

 

Palabras clave: sostenimiento de la vida, libertad, saberes ombligados, desintegración 

ecológica 

  



6 

  



7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Al bosque, por hacerme sentir viva; 

a la educación, por ser la magia que transforma y llena de esperanza. 

  



8 

  



9 

Agradecimientos 

 

 

Agradezco a la vida por los caminos que se han abierto ante mí y a los territorios 

recorridos que han sido maestros en mi aprendizaje. A todos aquellos que me brindaron 

su palabra dulce y sensata, les extiendo mi gratitud. A mi familia, que ha sido un sostén 

constante, acompañándome a cada paso, y a mi compañero de vida, cuyo amor y apoyo 

han sido fundamentales en este proceso, a las experiencias educativas por compartir y 

abrir sus puertas para el dialogo y el compartir colectivo, a mi tutora por la paciencia en 

este proceso que ha sido un camino con muchos altibajos, a todos, les agradezco 

infinitamente. 

  



10 

  



11 

Tabla de contenidos 

 

 

Introducción .................................................................................................................... 13 

Capítulo primero: Relaciones sociedad-naturaleza en las experiencias educativas ....... 49 

1. A vuelo de pájaro por las relaciones ser humano-Naturaleza .......................... 49 

2. Somos naturaleza: esta relación en las experiencias educativas ...................... 56 

2.1. Ser humano integrado ....................................................................................... 56 

Capítulo segundo: Prácticas educativas en estas nuevas relaciones con la naturaleza ... 61 

1. El territorio y sus saberes ombligados .............................................................. 62 

2. Didácticas orgánicas ......................................................................................... 66 

3. Procesos de evaluación en las experiencias educativas .................................... 74 

4. Soy un árbol...................................................................................................... 75 

Capítulo tercero: Tensiones, contradicciones y desafíos en las experiencias educativas 77 

1. Desafíos en las experiencias educativas ........................................................... 77 

2. Condiciones de sostenimiento económico ....................................................... 78 

3. Educar en territorios de violencia ..................................................................... 80 

4. La formación de docentes para una educación que transforma ........................ 82 

5. Contradicción: El miedo a una educación diferente ......................................... 84 

6. Tensiones: Conflictos socioambientales .......................................................... 87 

Capítulo cuarto: Convergencias y polifonías de una educación que transforma ............ 91 

1. Educar con técnicas para la libertad ................................................................. 91 

2. Reintegración ecológica: el nuevo sujeto de la educación que transforma ...... 94 

3. Sancocho educativo .......................................................................................... 97 

4. La Guayaba de la curiosidad ............................................................................ 98 

5. Pimienta de la atención..................................................................................... 98 

6. La cebolla de la conciencia .............................................................................. 99 

7. Pimentón y choclo del amor ........................................................................... 100 

8. Cilantro de la paciencia .................................................................................. 100 

9. La mazorca de la vocación ............................................................................. 101 

10. Yuca del cooperativismo y la diversidad ....................................................... 101 

11. El plátano de la inclusión ............................................................................... 101 

Conclusiones ................................................................................................................. 103 

Obras citadas................................................................................................................. 105 



12 

Anexos .......................................................................................................................... 112 

Anexo 1: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Jesús. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - 

GranjaEscuela Amalaka - Profe Jesús - YouTube ................................................... 112 

Anexo 2: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Lizeth. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - 

GranjaEscuela Amalaka - Profe Lizeth ................................................................... 112 

Anexo 3: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Manolo. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - 

GranjaEscuela Amalaka - Profe Manolo - YouTube ............................................... 112 

Anexo 4: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Alejandro. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - 

GranjaEscuela Amalaka - Profe Alejandro .............................................................. 112 

Anexo 5: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Nancy. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - 

GranjaEscuela Amalaka - Profe Nancy ................................................................... 112 

 

  



13 

Introducción 

 

 

La relación entre la naturaleza y la educación ha sido históricamente marcada por 

una visión de control y cosificación de lo natural, lo que ha llevado a una desconexión 

entre el ser humano y su entorno (Machado 2010). Esta separación ha contribuido a un 

modelo depredador de la vida, exacerbado por prácticas pedagógicas que reproducen una 

cultura de dominación y explotación de la naturaleza. En este contexto, surge la necesidad 

de cuestionar cómo estas concepciones han moldeado las prácticas educativas y de 

explorar propuestas que buscan transformar esta relación, especialmente en un momento 

crítico marcado por la crisis climática y la urgencia de repensar los vínculos entre la 

educación y la vida en el planeta. 

Esta investigación aborda una problemática contemporánea: la crisis ecológica y 

la desconexión entre los seres humanos y la naturaleza (Lander 2019). La educación, 

como herramienta de transformación social, tiene el potencial de reconfigurar estas 

relaciones. Explorar experiencias educativas que integran la naturaleza como dimensión 

central del aprendizaje no solo contribuye al campo de las ciencias sociales, y 

particularmente de la ecología política, sino que también ofrece insumos prácticos para 

repensar las políticas educativas y las prácticas pedagógicas en un contexto de crisis. 

Como investigadora y educadora, mi interés por esta temática surge de una 

convicción sobre el poder transformador de la educación. Mi experiencia en proyectos 

educativos comunitarios y mi acercamiento a pedagogías alternativas me ha llevado a 

cuestionar las formas tradicionales de enseñanza y a buscar propuestas que integren la 

naturaleza como un sujeto y ente activo en el proceso educativo. Esta investigación es, 

por tanto, una apuesta personal y profesional por contribuir a la construcción de una 

educación más consciente, crítica y conectada con la vida. 

Este estudio se enmarca en el campo de la ecología política, un enfoque 

interdisciplinario que permite analizar críticamente las relaciones entre sociedad y 

naturaleza, entendidas como construcciones históricas, culturales y políticas. Desde esta 

perspectiva, se cuestiona la mercantilización de la naturaleza y se visibilizan las 

desigualdades e injusticias socio ecológicas. Además, se retoman conceptos como el 

“extractivismo epistémico” (Grosfoguel 2016) y la “colonialidad de la naturaleza” 

(Escobar 2011, Machado Aráoz 2010), que permiten comprender cómo las estructuras de 

poder han configurado una visión instrumentalista de lo natural. Estas herramientas 



14 

teóricas son fundamentales para analizar las experiencias educativas que buscan 

transformar estas relaciones. 

 

Naturaleza y educación 

La relación entre el ser humano y la naturaleza ha sido históricamente configurada 

a partir de dinámicas de poder, control y opresión, influyendo en la organización de las 

economías, las estructuras sociales y las prácticas culturales (Escobar 2014). Esta 

concepción de habitar el mundo ha puesto en riesgo las condiciones de reproducción de 

la vida en el planeta, generando impactos que afectan tanto a los seres humanos como a 

las demás formas de vida (Martínez Alier 2005). Como consecuencia, nos enfrentamos a 

una crisis civilizatoria y ecológica sin precedentes, en la que se intensifica la degradación 

ambiental, la pérdida de biodiversidad y la precarización de las condiciones de existencia 

(Shiva 2020). 

Esta crisis a su vez nos hace cuestionar profundamente las formas en las que como 

humanidad hemos establecido el vínculo con lo que nos sostiene, posicionándonos no 

como una especie Sapiens, sabia, sino como una especie depredadora de sí misma y su 

entorno (Harari 2024). Esto genera varias preguntas sobre: ¿En qué momento nos 

desintegramos de nuestro hogar, de nuestra humanidad, de nuestra historia como especie 

habitante de este planeta? ¿Cómo es que hemos llegado a este punto de colapso, crisis y 

cultura necrofílica? Esta investigación no se enfoca en responder estas preguntas, pero sí 

las toma como punto de partida para traer experiencias que disrumpen con estas formas 

de relación desintegrada y proponen la necesidad de una transformación ecosocial1 para 

la vida. 

El modo de vida que se ha configurado basado en la depredación y la 

sobreexplotación de la naturaleza ha sido profundizado por el capitalismo y la 

globalización neoliberal, los cuales han impulsado la mercantilización de la naturaleza y 

la subordinación de los ecosistemas a la lógica de acumulación del capital (Lander 2019). 

En este proceso, la naturaleza ha sido reducida a un objeto de explotación, dominio y 

 
1 Este concepto hace referencia a la necesidad de un cambio estructural y profundo en la 

organización de las sociedades y sus sistemas para garantizar el sostenimiento de la vida, así como la justicia 

ecológica y social. Se plantea una transición desde un modelo de desarrollo basado en el crecimiento 

económico sin fin y la explotación de la naturaleza hacia otro que respete la vida y los límites de los 

ecosistemas y del planeta. Esta transformación ecosocial no solo implica a los individuos, sino también a 

las comunidades y movimientos sociales que impulsan nuevas formas de relacionarse con la vida, la 

naturaleza y entre sí (Gonzales 2017). 



15 

apropiación, reforzando estructuras coloniales, racistas y patriarcales que han definido 

históricamente las formas de interacción con el mundo natural (2019). 

Durante siglos, las visiones hegemónicas han construido una separación tajante 

entre lo humano y lo natural, promoviendo una mirada instrumentalista que ha justificado 

su apropiación y control (Leff 2016). 

Uno de los escenarios donde se puede observar la reproducción de estas relaciones 

de dominio es la educación. La educación, históricamente, ha desempeñado un papel 

clave en la construcción de subjetividades y en la reproducción de los valores y prácticas 

de la cultura, la cual a su vez hace posible que los sistemas funcionen y se interioricen en 

los sujetos, configurando modos de ser y habitar el mundo. En este sentido, la educación 

se convierte en un instrumento de poder que contribuye a formar sujetos obedientes y 

acríticos, así como a reproducir la cultura dominante y perpetuar las desigualdades 

sociales (Bourdieu y Passeron 1996). 

La educación como dispositivo de poder, tiende a privilegiar ciertos 

conocimientos y saberes por encima de otros, como plantea Foucault (1975), se enfoca 

en la memorización y reproducción de información necesaria para mantener el sistema 

hegemónico, donde los estudiantes son considerados futuros trabajadores de la sociedad 

y mano de obra. Esto convierte la educación en una práctica de “depósito” de 

conocimiento, tal como lo describe Freire (1970) en pedagogía del oprimido, al 

desarrollar el concepto de educación bancaria, en el cual el estudiante se convierte en un 

receptor pasivo de información, limitando su capacidad crítica y creativa. Esta dinámica 

fomenta la formación de individuos más preocupados por cumplir demandas laborales 

que por cuestionar las estructuras de poder existentes (Giroux, 2003). Así, se configuran 

sujetos que habitan bajo lógicas del neoliberalismo y gestionan su vida cotidiana de 

acuerdo con estas premisas, externalizando las consecuencias destructivas de este “modo 

de vida imperial” a nivel social y ecológico hacia otras partes del planeta (Brand y Wissen 

2021). 

En este sentido, la relación entre el ser humano y la naturaleza se aborda desde un 

enfoque multidimensional, en el cual es fundamental reconocer sus raíces históricas, 

culturales, económicas y políticas. Por ello, la ecología política se presenta como un 

campo teórico clave que permite analizar críticamente cómo se ha construido dicha 

relación a partir de estructuras de poder y dominación. En esta perspectiva, la naturaleza 

se convierte en un territorio en disputa, donde confluyen conflictos sociales, políticos, 

económicos y sobre todo ambientales.  



16 

Un gran aporte de la ecología política es precisamente su cuestionamiento a la 

naturaleza mercantilizada, sometida a los intereses de un sistema económico dominante. 

Además, es un campo interdisciplinario que visibiliza las desigualdades e injusticias 

socioecológicas (Escobar 2011). 

Como señala Enrique Leff (2004): 

 

la ecología política se plantea como una crítica a la racionalidad económica dominante y 

como un campo de reflexión que busca comprender las relaciones entre sociedad y 

naturaleza a través de los conflictos ambientales, analizando los procesos de apropiación, 

distribución y uso de los recursos naturales en el contexto del poder y el conocimiento. 

(15) 

 

Por todo lo anterior, la ecología política latinoamericana nos ofrece un marco 

reflexivo que permite comprender e interrelacionar la relación ser humano-naturaleza-

educación. Este enfoque nos muestra que la construcción de las nociones de naturaleza 

no solo implica disputas por el acceso o control, sino que además disputa por distintas 

visiones de mundo y modelos de desarrollo (Svampa 2013). En esta línea, Grosfoguel 

(2016) introduce el concepto de “extractivismo epistémico”, que no solo se refiere a la 

explotación de la naturaleza, sino también a la extracción y mercantilización del 

conocimiento, donde se impone una única forma de entender la realidad (28). Así, la 

escuela y otros espacios educativos formales, no formales e incluso cotidianos, han 

contribuido a la naturalización de esta desintegración ecológica y han sido cómplices en 

la reproducción de pensar en una única forma de habitar el mundo.  

En el ámbito escolar, la naturaleza ha sido relegada a un objeto de estudio, 

fragmentada en asignaturas de ciencias naturales, al igual que ocurre con otras áreas del 

conocimiento. Los espacios de aprendizaje se han convertido en escenarios de 

desconexión con la naturaleza: aulas cerradas, patios pavimentados, y una constante 

limitación de la interacción con lugares vivos, por estar asociados al riesgo y al peligro. 

Además, el aprendizaje sobre el mundo natural ha priorizado la visión extractivista y 

cosificada de la naturaleza, donde predominan narrativas como la “explotación de los 

recursos” y “los servicios ecosistémicos”, mercantilizando la naturaleza sin cuestionar 

sus implicaciones.  

 

Como resultado, los niños pueden llegar a creer que la leche proviene de la nevera y el 

agua sale de la llave del baño, sin poder diferenciar claramente entre lo natural y lo 

artificial. (Eschenhagen 2017) 

 

 



17 

En el sistema educativo colombiano esta relación ha sido históricamente un 

espacio en disputa entre sistemas de formación que reproducen el orden social y aquellos 

que buscan su transformación. Esta visión, fundamentada en una racionalidad 

antropocéntrica, tecnocrática y capitalista, se evidencia en las políticas curriculares, los 

dispositivos de evaluación estandarizada y los materiales pedagógicos oficiales, los 

cuales tienden a desarticular el conocimiento del contexto, invisibilizar saberes 

ancestrales y perpetuar lógicas extractivistas. El currículo y las prácticas escolares 

contribuyen a la reproducción de una concepción dominante de la relación sociedad-

naturaleza. 

Uno de los principales mecanismos mediante los cuales el sistema educativo 

reproduce la concepción dominante de la naturaleza es el currículo oficial. En documentos 

como los Estándares Básicos de Competencias en Ciencias Naturales y Educación 

Ambiental (MEN, 2004), la naturaleza es presentada de manera recurrente como recurso 

natural disponible para ser usado, transformado y gestionado por el ser humano. Esta 

perspectiva refuerza una lógica de dominación y control sobre lo natural, negando su 

dimensión viva, espiritual, cultural y simbólica. 

Tal como plantea Enrique Leff (2004), esta racionalidad ambiental dominante se 

sustenta en el pensamiento moderno que ha separado el ser humano de la naturaleza, 

reduciendo el mundo a objetos cuantificables y disponibles para el capital. Esta forma de 

concebir el entorno se transmite en la enseñanza de contenidos como el ciclo del agua, la 

fotosíntesis o los ecosistemas, donde se omite la relación que tienen las comunidades con 

sus territorios, así como los conflictos socioambientales que enfrentan, ya sea en contexto 

rurales, urbanos o periurbanos.  

Por ejemplo, en zonas del Chocó o la Amazonía colombiana, donde los pueblos 

afrodescendientes e indígenas han desarrollado formas sostenibles de vida en armonía 

con su entorno, el currículo nacional impone un conocimiento universal y abstracto, 

desarticulado de la realidad local. El resultado es una educación que niega el territorio 

como espacio y potencial pedagógico y que minimiza la agencia de los estudiantes como 

sujetos políticos vinculados a procesos de defensa y cuidado del territorio 

(Cardenas,2021). 

Otro rasgo que podemos identificar en estas prácticas escolares y educativas desde 

la institucionalidad son las pruebas estandarizadas como las SABER (a nivel nacional) y 

PISA (a nivel internacional) son herramientas que refuerzan esta visión dominante. Estas 

evaluaciones priorizan competencias cognitivas genéricas, muchas veces desvinculadas 



18 

de las realidades socioambientales de los territorios. En su diseño e implementación, no 

se reconocen las condiciones históricas, culturales, ecológicas ni lingüísticas que 

atraviesan a las comunidades educativas del país. 

Un ejemplo de esto puede observarse en los resultados de las pruebas SABER 11 

en municipios rurales o en zonas étnicas, donde se evidencian brechas significativas que 

no responden simplemente a "bajo rendimiento", sino a un modelo educativo que impone 

un conocimiento desarraigado, que no reconoce ni valoriza los saberes ni las formas de 

vida locales. 

Junto al currículo oficial, opera lo que Bolaños (2018) denomina el "currículo 

oculto", siendo un conjunto de mensajes, prácticas y representaciones que refuerzan el 

eurocentrismo, el urbanocentrismo y la colonialidad del saber. En este sentido, las 

epistemologías indígenas, afrocolombianas y campesinas no solo están ausentes en los 

contenidos escolares, sino que muchas veces son presentadas como folclore o como 

saberes inferiores frente al conocimiento científico. 

Esto se refleja en múltiples dimensiones: desde los textos escolares que narran la 

historia de Colombia sin incluir las resistencias territoriales de los pueblos indígenas, 

hasta la enseñanza de la ciencia como verdad única e incuestionable. La escuela, lejos de 

ser un espacio de diálogo de saberes, se convierte en un escenario de asimilación cultural 

y epistemológica. 

A pesar de la existencia de políticas de etnoeducación, estas enfrentan múltiples 

obstáculos en su implementación: desde la falta de formación docente hasta la carencia 

de materiales pedagógicos contextualizados. La educación rural e intercultural continúa 

estando subordinada a una lógica hegemónica que limita su potencial emancipador. 

La reproducción de esta concepción dominante tiene consecuencias profundas en 

la formación de los sujetos. Se construye una ciudadanía que percibe a la naturaleza como 

objeto de uso y explotación, y no como un sujeto de derechos ni como parte de una red 

de relaciones interdependientes. Esta visión alimenta sistemas de desarrollo basados en 

el extractivismo y dificulta la emergencia de alternativas que sostenga la vida.  

Esta desintegración ecológica, consecuencia de una forma de habitar el mundo 

totalmente desarraigada con la tierra, ha contribuido a lo que Louv (2005) denomina como 

“déficit de naturaleza”. Este concepto ofrece un modo de abordar la problemática de la 

desconexión y dificultades que enfrentan las nuevas generaciones para relacionarse con 

el mundo natural. Este déficit ha generado, además, un conjunto de dolencias “modernas” 



19 

tales como la depresión, el estrés, el déficit de atención, hiperactividad, ansiedad, que 

afectan no solo a niños y niñas de hoy, sino a la sociedad contemporánea (Freire 2018).  

Es bajo esta preocupación que surge esta investigación, desde una convicción, una 

creencia y una apuesta: la educación entendida no solo como un espacio de reproducción 

cultural hegemónico, sino como una posibilidad de transformación de la convivencia2 y 

de las formas que habitamos y con las que nos relacionamos con los otros. Esta 

concepción desvincula a la educación de los escenarios exclusivamente escolares y la 

sitúa como una práctica presente en todos los ámbitos de la sociedad. Desde esta 

perspectiva, la educación se convierte en una fuerza transformadora capaz de generar 

nuevas formas de relación con la naturaleza y de cuestionar el mundo y los sistemas que 

nos atraviesan.  

A partir de esta premisa, han surgido diversas pedagogías y propuestas educativas 

que buscan reconstruir ese vínculo con la naturaleza. Entre ellas, las pedagogías de la 

tierra y la educación en la naturaleza, que serán abordadas a continuación. 

 

Un breve recuento por las pedagogías de la tierra y la educación en la 

naturaleza 

Durante el siglo XX, en América Latina, surgieron diversas corrientes de 

pensamiento con bases políticas y sociales que buscaban construir una perspectiva crítica 

propia, en contraposición al pensamiento occidental hegemónico. Estas corrientes 

cuestionaban la influencia eurocéntrica, que imponía una visión única del conocimiento, 

homogeneizaba las formas de pensar y subordinaba otras epistemologías, culturas y 

colectividades. Asimismo, criticaban el modelo económico internacional y su impacto en 

la región, al considerar que profundizaba la desigualdad, la pobreza, el analfabetismo, la 

explotación y la contaminación (González 2001). 

De esta manera, en un esfuerzo por superar el extractivismo epistémico (Sousa 

Santos 2017), que despojó a comunidades y pueblos de sus conocimientos, saberes y 

prácticas sin reconocer sus contextos, se impusieron estructuras coloniales que generaron 

un proceso de exclusión y subordinación del conocimiento. Como señala Sousa Santos 

(2017), esta dinámica ha conducido a un “epistemicidio”, es decir, la eliminación y 

marginación de formas de conocimiento indígenas, campesinas y populares.  

 
2 La convivencia entendida nos solo como compartir un espacio, sino de generar relaciones que se 

fundamenten en el reconocimiento mutuo y la emoción del amar. Esta en entienda como la aceptación del 

otro en su legitimidad (Maturana y Gerda Verden 1993). 



20 

En este contexto, mientras las corrientes pedagógicas norteamericanas se basaban 

en un proyecto de sociedad liberal capitalista moderno/colonial, en América Latina 

surgieron disciplinas y corrientes de pensamiento que buscaban resistir y transformar 

estas imposiciones (2017). Entre ellas se encuentran el marxismo latinoamericano, la 

teoría de la dependencia, la teología de la liberación, el teatro del oprimido, la 

comunicación popular, la investigación-acción participativa, la colonialidad del saber, la 

psicología social, la filosofía latinoamericana, la ética del cuidado, el desarrollo a escala 

humana, la educación popular, el buen vivir (Mejía 2011) y el pensamiento ambiental. 

La educación popular y la perspectiva Freireana surgieron en una coyuntura de 

gran efervescencia política, redefiniendo el propósito de la educación y enfatizando la 

lectura crítica de la realidad como punto de partida para transformar las condiciones de 

injusticia, explotación y dominación (Dussel 2013). Se reconoció al sujeto como agente 

histórico y transformador, capaz de generar conocimiento, saberes y formas de vida con 

un sentido de emancipación y nuevas maneras de relación social (Freire 1970) y también 

socio-ecológica. 

En 1972, durante la Conferencia de las Naciones Unidas sobre el Medio Ambiente 

Humano, realizada en Estocolmo, se estableció el Programa Internacional de Educación 

Ambiental (PIEA) como una respuesta al deterioro ecológico. Sin embargo, en América 

Latina, su recepción fue tardía y generó discrepancias y cuestionamientos. Se 

argumentaba que no solo se necesitaban estrategias para abordar los problemas 

ambientales, sino también cambios estructurales que incluyeran límites al crecimiento y 

consideraran las diferencias entre los problemas ambientales de los países en desarrollo 

y los países desarrollados (González 2001). 

A partir de la crisis ambiental surgió un nuevo territorio, tanto epistémico como 

político: el ambientalismo. Este movimiento busca comprender y replantear la relación 

entre cultura y naturaleza, así como establecer una ética política en las relaciones sociales 

y en las normas de comportamiento humano (Leff 2016). 

El ambientalismo opera una transformación en los modos de habitar el mundo. Más allá 

de los efectos de una ontología existencial en los modos de vida, en la racionalidad 

ambiental se piensa y practica el reencuentro con la naturaleza desde las cosmovisiones 

de los pueblos, de sus imaginarios y sus prácticas tradicionales. (Leff 2016) 

 

El ambientalismo emerge como una respuesta para reconfigurar las estructuras de 

la globalización económico-ecológica, generando nuevas lógicas, racionalidades y 

sentidos, es decir, un pensamiento ambiental que, según plantea Leff, busca trascender 



21 

los límites de la modernidad y abrir camino hacia “otros mundos posibles” en términos 

de civilización (2016). 

Este diálogo entre ontologías propias de América Latina ha dado lugar a prácticas 

educativas y pedagógicas híbridas, abriendo múltiples caminos y revelando la 

complejidad y diversidad de sus configuraciones, siempre con el horizonte de la 

transformación social. En este sentido se comprende que el cambio únicamente en la 

educación no cambiará la sociedad, pero si la educación no cambia, tampoco cambiará la 

sociedad (Mejía 2011). 

En este contexto, el reconocimiento de las experiencias educativas de los pueblos 

indígenas latinoamericanos generó nuevas perspectivas. Los aportes de las educaciones 

propias de los pueblos indígenas han sido fundamentales para cuestionar el modelo 

civilizatorio dominante y abrir horizontes hacia formas de vida más integradas con la 

naturaleza. Concepciones como la Pachamama o la Madre Tierra, comprendidas como 

entidades vivas y relacionales, permiten repensar las relaciones entre humanidad y 

entorno desde una ontología del cuidado y la reciprocidad. Sin embargo, estas visiones 

también han sido transformadas por contextos históricos, disputas internas y dinámicas 

de contacto intercultural. Lejos de romantizarlas, se asumen como campos en disputa 

donde conviven la resistencia, la adaptación y la reinvención. (2011).  

Los movimientos sociales, étnicos y campesinos han ofrecido perspectivas 

alternativas para repensar lo político y reexaminar categorías como naturaleza y cultura, 

que no se ajustan a sus dinámicas y prácticas culturales, las cuales están vinculadas a 

procesos históricos específicos y han sido despojadas y subvaloradas (de la Cadena 2020). 

En esta línea, el 'buen vivir' se presenta como una propuesta ética y política que 

busca reconfigurar las bases del desarrollo y de la vida en común. No obstante, esta 

propuesta también enfrenta debates y reinterpretaciones tanto dentro como fuera de las 

comunidades indígenas que la impulsan. Reconocer esta pluralidad permite complejizar 

su análisis y valorar sus aportes desde una perspectiva crítica y situada. (Gudynas 2011).  

El buen vivir y la educación popular comparten fundamentos éticos que impulsan 

una transformación activa frente a la visión hegemónica de la vida. Juntas, abren espacios 

para nuevas formas de saber-poder, racionalidades, deseos, modos de relacionamiento 

con la naturaleza, subjetividades y ejercicios de autoridad (Vargas 2002). Este enfoque 

propone reconocer los valores inherentes a toda forma de vida, sustentados en una 

experiencia profundamente ecológica y espiritual, en la que la naturaleza y el ser humano 

son una misma entidad (Acosta 2013). 



22 

Dentro de este nuevo paradigma, formamos parte de un ecosistema 

interdependiente e interactivo, donde cada elemento afecta y es afectado por los demás 

en una relación recíproca y dinámica (Capra 1996). Se trata de un cambio de perspectiva 

que moviliza, crea y transforma los modos de vida necrófilos3 que han predominado en 

la modernidad. 

Pueblos, comunidades y diversas colectividades que se distancian de la cultura 

occidental han ofrecido horizontes de disputa ontológica y alternativas epistemológicas 

(Escobar 2014). En estas cosmovisiones, la naturaleza ha sido personificada por figuras 

como Gaia, representación de la Tierra y primera realidad material de vida. Esta 

concepción la reconoce como madre naturaleza, un ser animado y viviente, dotado de 

agencia y sabiduría. 

Asimismo, las pedagogías de la Madre Tierra no deben entenderse como modelos 

puros ni como un retorno a un pasado idealizado, sino como prácticas vivas y en 

evolución que se entrelazan con contextos urbanos, institucionales e incluso globales. 

Estas pedagogías abren caminos hacia una educación que reconozca la interdependencia 

entre los seres humanos y el entorno, pero también se ven confrontadas por las lógicas 

del mercado, el turismo espiritual y los discursos de sostenibilidad funcionales al 

neoliberalismo. 

Educar desde una concepción de totalidad, interconexión e interdependencia entre 

los seres humanos y el planeta permite transformar prácticas culturales que han 

contribuido a la contaminación y el agotamiento del planeta y toda la vida que lo habita. 

Para hacerlo, se abre como camino posible recuperar saberes y prácticas ancestrales que 

promuevan el cuidado de nuestra morada común y aporten soluciones a la crisis ambiental 

actual (Boff 2001). 

Desde esta mirada, las pedagogías de la Madre Tierra proponen una 

transformación radical de la educación, la cual históricamente ha operado como un 

aparato de reproducción de relaciones de dominación, negando la sabiduría de los pueblos 

originarios. En contraposición, los caminos de Abya Yala emergen como una posibilidad 

para reivindicar estos saberes, colocando a la Tierra en el centro del proceso educativo 

(Escobar 2014). 

Como señalan múltiples voces dentro y fuera de los pueblos indígenas, hoy más 

que nunca es urgente reconocer que la vida en la Tierra está en riesgo. No obstante, estas 

 
3 Modos de vida necrófilos abordados por Paulo Freire quien plantea la necrofilia como amor por 

la muerte, opuesto al amor por la vida (Freire 1970). 



23 

advertencias no provienen de un sujeto homogéneo, sino de una diversidad de 

experiencias y posicionamientos que dialogan, se tensionan y se transforman en medio de 

escenarios complejos. En ese sentido, Green y otros autores, proponen que la pedagogía 

debe centrarse en la Tierra, en sus procesos naturales, para comprender que somos parte 

de esta, que somos una existencia más en la tierra, como también lo son los animales, los 

árboles, el aire y la lluvia (Green, Sinigui y Rojas s.f). 

La necesidad de un giro ontológico para construir y habitar nuevos mundos que 

respeten los procesos naturales de la tierra, y culturales de los pueblos del mundo, tiene 

especial importancia en el ámbito educativo. La explotación y el saqueo de la naturaleza 

han impulsado la búsqueda de alternativas ecológicas que priorizan la sostenibilidad de 

la vida. Entre estas alternativas se encuentran la agroecología, los sistemas alimentarios 

sostenibles, las energías renovables, la gestión comunitaria de los bienes naturales, la 

economía solidaria y las pedagogías de la madre tierra o educación en la naturaleza. 

Por otro lado, en países escandinavos, desde la década de 1950, comenzó a 

desarrollarse la educación al aire libre, lo que posteriormente dio origen a las escuelas en 

la naturaleza. La primera experiencia de este tipo surgió en Dinamarca bajo el nombre de 

Udeskole (colegio del bosque). Su éxito propició su expansión a otros países europeos 

con denominaciones como Naturbarnehage (Noruega), Waldkindergarten (Alemania y 

Suiza), Asilo nel Bosco (Italia), Forest Kindergarten (Reino Unido, Canadá y EE.UU.), 

Bush Kindy (Australia) y Escuela Bosque (España) (Delgado 2021). 

Esta pedagogía en la naturaleza se fundamenta en los principios de la ecología 

profunda, la vida al aire libre en los países escandinavos y una ética ambiental basada en 

el respeto, la gratitud y las relaciones horizontales con la naturaleza (Soler 2021). La 

esencia de la educación en la naturaleza radica en la comprensión de que somos parte de 

la naturaleza y que esta, ante todo, es nuestro hogar, como lo plantea Katia Hueso, bióloga 

y referente en educación en la naturaleza (Hueso 2017). 

En la última década, estas experiencias pedagógicas han resonado en diferentes 

partes del mundo, expandiéndose y conformando redes para su consolidación, desarrollo 

y divulgación. En América Latina, destacan dos iniciativas educativas recientes: la 

Fundación CIFREP en Santiago de Chile (2019) y la Red de Bosque Escuelas 

Mancomunidad Chocó Andino en Ecuador (2017), que agrupa siete bosques escuelas con 

el respaldo del Ministerio de Educación del Ecuador. 

En España, la Federación EDNA de Educación en la Naturaleza se presenta como 

un espacio de encuentro, intercambio de experiencias y consolidación de proyectos 



24 

educativos en la naturaleza. También destaca la Red Internacional de Aprendizaje al Aire 

Libre (RIAAL), surgida en el contexto de la emergencia sanitaria por el SARS-CoV-2, 

con el propósito de divulgar experiencias de aprendizaje en la naturaleza en México y 

España.  

 

 

Recorrer es aprender: Experiencias educativas en Colombia 

Si bien el sistema educativo colombiano ha sido históricamente un vehículo de 

reproducción de una visión hegemónica, funcional al sistema de desarrollo capitalista y 

antropocéntrico, también se ha constituido en un espacio de disputa pedagógica, cultural 

y política. Las escuelas públicas, especialmente en contextos rurales, étnicos y populares 

han desarrollado propuestas educativas alternativas, resignificando el currículo, los 

saberes y las formas de relación con el territorio. Estas experiencias emergen como 

resistencias pedagógicas frente al currículo oficial homogeneizante y a las lógicas 

neoliberales impuestas desde el Estado y los organismos internacionales. 

Existen varios caminos para consolidar estas propuestas alternativas, una de estas, 

dentro de la escuela publica es por medio del Proyecto Educativo Institucional (PEI), 

definido en la Ley General de Educación (Ley 115 de 1994) como el conjunto de 

orientaciones, objetivos, criterios y estrategias que orientan la acción educativa de la 

institución. Aunque en muchos casos el PEI se limita a un ejercicio técnico o burocrático, 

algunas comunidades educativas han logrado convertirlo en un proyecto político-

pedagógico situado, que recoge la memoria, el conflicto, los saberes y los sueños 

colectivos. 

En estos casos, el PEI se convierte en una herramienta de reapropiación cultural, 

ambiental y territorial, al permitir integrar proyectos de vida comunitarios, conocimientos 

ancestrales, prácticas agroecológicas, pedagogías críticas y educación propia. Así, se 

rompe con la idea de currículo como simple conjunto de contenidos a ser transmitidos, y 

se convierte en una construcción dialógica que parte de los contextos y necesidades y 

resulta siendo una elemento fundamental e importante dentro de la educación publica, 

que permite una autonomía institucional de emplear ciertas contenidos o áreas del 

conocimiento según consideren, de esta forma la necesidad de tomarse en serio y construir 

un PEI disruptor a lógicas dominantes.  

Algunas instituciones públicas han resignificado el Proyecto Educativo 

Institucional (PEI) como una herramienta pedagógica para disputar sentidos, recuperar 



25 

saberes y construir alternativas desde y para los territorios. Diversas escuelas en Colombia 

han tomado esta posibilidad para articular el currículo con la vida comunitaria, la defensa 

del territorio y la construcción de paz, expresando así una pedagogía situada y 

contrahegemónica. 

Por ejemplo, la IE Agroecológica Amazónica El Paraíso, en Puerto Guzmán 

(Putumayo), ha construido un PEI centrado en la formación agroecológica y la defensa 

del territorio, en articulación con procesos de reforestación y memoria ambiental 

promovidos por las comunidades campesinas. En esta institución, los saberes ancestrales 

no son vistos como folclor, sino como fuentes vivas de conocimiento que se integran a la 

práctica escolar: los estudiantes siembran, cultivan, identifican plantas medicinales y 

reflexionan críticamente sobre el extractivismo y la deforestación en su región. 

Por su parte, la Institución Educativa Técnica José María Carbonell, en Tuluá 

(Valle del Cauca), ha transformado su PEI desde un enfoque urbano-popular, integrando 

ejes de educación ambiental crítica, memoria histórica y acción comunitaria. Desde la 

cátedra de historia local, se analiza el impacto del desarrollo urbano sobre los ecosistemas 

acuáticos, los cultivos tradicionales y los modos de vida populares, estableciendo 

vínculos con organizaciones ambientales locales y colectivos juveniles para ampliar la 

mirada del aula hacia el territorio. 

En la IE Agropecuaria El Venado, ubicada en Planadas (Tolima), región 

históricamente afectada por el conflicto armado, el PEI se ha convertido en una 

plataforma para promover el arraigo territorial, la educación para la paz y la producción 

agroecológica. La escuela ha impulsado ejercicios de reconstrucción de memoria con los 

mayores, caminatas pedagógicas por las veredas, mapas de sueños colectivos y proyectos 

productivos, mostrando cómo la educación puede sanar heridas del conflicto y reconstruir 

tejido comunitario (Cardenas,2021). 

De igual forma, la Institución Educativa Normal Superior Juan Ladrilleros, en 

Buenaventura (Valle del Cauca), ha fortalecido su PEI desde una perspectiva étnico-

afrodescendiente. Esta escuela ha incorporado la cosmovisión del pueblo afrocolombiano 

en sus prácticas pedagógicas, dando lugar a los saberes de las parteras, los cantos 

tradicionales, la espiritualidad del agua y la memoria de los ancestros esclavizados. La 

articulación con las comunidades de los ríos ha permitido construir una educación desde 

y para el territorio, que reconoce a los sujetos colectivos y la naturaleza como actores 

centrales en los procesos de aprendizaje (2021). 



26 

Estas experiencias muestran que, cuando la escuela pública se enraíza en su 

contexto, cuando se abre a otras epistemologías y se pone al servicio de la vida, puede ser 

un lugar de transformación social. Lejos de ser únicamente un aparato de reproducción 

ideológica, la escuela puede convertirse en una herramienta de resistencia, creación de 

sentido y cuidado del territorio. Estas prácticas encarnan lo que Boaventura de Sousa 

Santos (2014) denomina "epistemologías del sur": formas de conocimiento situadas, que 

desafían el monocultivo del saber moderno-occidental y reivindican otras formas de 

habitar y comprender el mundo. 

Si bien las experiencias expuestas hasta ahora se enmarcan en el sistema de 

educación pública colombiano, resulta igualmente necesario ampliar la mirada hacia 

iniciativas educativas no estatales que, desde otros márgenes institucionales, también 

interpelan el modelo dominante de relación sociedad-naturaleza. A pesar de su carácter 

privado, estas propuestas han logrado construir pedagogías críticas, territorializadas y 

alternativas, que merecen ser incluidas en el análisis por su potencial transformador. En 

muchos casos, estas escuelas o proyectos educativos independientes han surgido como 

respuestas a los vacíos del sistema oficial, articulando saberes ancestrales, prácticas 

agroecológicas, espiritualidades diversas y metodologías vivenciales que cuestionan los 

principios extractivistas, eurocéntricos y homogeneizantes del currículo hegemónico. Por 

tanto, su estudio no solo complementa el panorama de las resistencias pedagógicas en 

Colombia, sino que también enriquece el diálogo sobre las posibilidades de una educación 

para la vida, el territorio y el buen vivir, más allá de la división entre lo público y lo 

privado. 

En este sentido, se dialogará con un conjunto de experiencias privadas que, desde 

sus apuestas pedagógicas, éticas y territoriales, cuestionan el paradigma educativo 

dominante y abren caminos hacia una educación que reconoce la interdependencia, el 

cuidado y la vida en su dimensión más amplia. Así, se orienta el desarrollo de esta 

investigación a partir de la siguiente pregunta central: ¿En qué medida y de qué manera 

estas experiencias educativas (re)producen y transforman la relación humano-naturaleza 

a partir de sus prácticas pedagógicas, educativas y comunitarias? 

Esta investigación tiene como propósito explorar dos experiencias de educación 

en la naturaleza en Colombia, analizando cómo estas iniciativas (re)producen y 

transforman la relación sociedad-naturaleza a través de sus prácticas pedagógicas y 

comunitarias. Para ello, se trabajó con dos experiencias educativas del país, identificando 

las nociones de naturaleza que subyacen en sus prácticas educativas y comunitarias. 



27 

Asimismo, se examinan las relaciones sociedad-naturaleza que emergen en estos 

espacios, explorando sus fundamentos, sentidos y metodologías. También se busca 

reconocer las tensiones, contradicciones y desafíos que enfrentan en su propósito de 

transformación. Finalmente, la investigación propicia el diálogo entre estas experiencias 

para contribuir a la construcción de redes de educación en la naturaleza en Colombia, 

fortaleciendo el intercambio de saberes y la articulación de esfuerzos. 

Bosquescuela Jamundí: naturalmente feliz 

Este diálogo con las experiencias educativas se entrelaza con mi trayectoria 

personal. Durante mi pregrado, conocí metodologías educativas relacionadas con la 

naturaleza, como las Escuelas Bosque, lo que me conectó con diversas iniciativas 

similares en Colombia. Estas experiencias han sido parte de mi proceso profesional y 

existencial como educadora comunitaria. En esa búsqueda, encontré una oportunidad en 

la Bosquescuela Jamundí, que me permitió enriquecer mis perspectivas y ampliar el tejido 

de experiencias. Me fui de la ciudad de Bogotá al bosque húmedo tropical de las laderas 

de la cordillera occidental vallecaucana para experimentar una educación basada en la 

reconexión con la naturaleza. 

La Bosquescuela Jamundí se encuentra ubicada en el departamento del Valle del 

Cauca, suroccidente de Colombia, en el municipio de Jamundí, vereda El Jordán, finca el 

Bosque Encantado. Esta escuela se sitúa en una zona rural, a las faldas de la cordillera 

occidental y en la parte baja del Parque Nacional Natural Los Farallones, un lugar de gran 

biodiversidad y relevancia ecosistémica. 

Hice parte del equipo pedagógico durante un año, desempeñándome como 

docente y colaborando en dos proyectos de vacaciones de verano en los años 2022 y 2023. 

Dirigida a niños y niñas de preescolar y primaria hasta tercer grado, la Bosquescuela 

Jamundí se define como una escuela en el bosque, donde el entorno natural se convierte 

en el principal escenario de aprendizaje y herramienta didáctica para el desarrollo 

educativo. 

Esta experiencia educativa surgió en 2017 bajo la iniciativa de Ina Vanderverge, 

fonoaudióloga belga, y Jhon Quijano, lingüista nacido en Cali, ciudad capital del 

departamento del Valle del Cauca, quienes llevan más de 10 años habitando ese territorio. 

La historia detrás de esta escuela es narrada por sus precursores: 

 

Es un pequeño fragmento de la Madre Tierra que nos ha sido encomendado para cuidar. 

Desde nuestro lugar, nos dedicamos a preservar y organizar este espacio, siempre soñando 



28 

con convertirlo en un lugar donde los niños pudieran aprender y disfrutar. (Ina 

Vandenverger 2023, entrevista personal; ver Anexo 6) 

 

Inicialmente, comenzaron organizando campamentos y talleres para padres y 

adultos. Sin embargo, la idea de establecer una escuela propia surgió cuando algunas 

familias amigas preguntaron si consideraban crear su propio espacio educativo. Así 

emergió la Bosquescuela, con un grupo inicial de niños pequeños que jugaban, 

exploraban y aprendían en la montaña. Este territorio se convirtió en un aula abierta, 

donde los niños aprendían innumerables lecciones de vida. Fue de esta forma como se 

consolidaron los principios y horizontes de la escuela. A través de la observación y 

escucha de los niños, se estructuró una forma de educación en la que los pequeños se 

sentían “naturalmente felices”, creciendo intelectual, emocional y espiritualmente (Ina 

2023, entrevista personal; ver Anexo 6). 

Con el tiempo, la comunidad educativa de la Bosquescuela creció hasta contar con 

aproximadamente 20 niños y niñas. El proceso de aprendizaje fue orgánico, a través de 

una metodología que se nutría de las curiosidades y necesidades de los niños. Esta 

flexibilidad llevó a los fundadores a reconfiguraran la estructura y organización de la 

escuela, adaptándose a las perspectivas y expectativas de las familias que se sumaban. 

Esta experiencia educativa no está inscrita en el sistema de educación formal, es 

decir, no es una escuela formalizada ante el Ministerio de Educación de Colombia. Desde 

su creación, esta ha sido una decisión consciente por parte de sus fundadores, quienes han 

optado por mantenerse al margen del sistema educativo nacional para preservar su 

enfoque pedagógico alternativo y aprendizaje vivencial. Sin embargo, esta elección ha 

implicado múltiples retos y desafíos, desde la búsqueda de reconocimiento y 

sostenibilidad hasta la necesidad de generar estrategias propias para la certificación de los 

aprendizajes y la continuidad educativa de sus estudiantes. 



29 

 

Figura 1. Días de Bosquescuela 

Fuente y elaboración propias. 

 

La Bosquescuela Jamundí es una propuesta educativa alternativa que se propone 

ofrecer una educación consciente y conectada con la naturaleza. En su camino como 

propuesta, busca atender las múltiples dimensiones del desarrollo integral de los niños y 

niñas a través de una experiencia de aprendizaje inmersiva en el bosque, el río y la 

convivencia con los animales. Más que un espacio de enseñanza, la Bosquescuela se 

concibe como un entorno vivo en el que la exploración, el juego y el contacto directo con 

la naturaleza se convierten en elementos fundamentales para el proceso educativo. 

 

Bosque Escuela significa que realmente la naturaleza es nuestra escuela. Y, obviamente, 

si siempre estuviéramos encerrados entre cuatro paredes, sería muy difícil conectar con 

el entorno, ¿cierto? 

Aquí contamos con espacios adaptados para el aprendizaje de los niños y las 

niñas, y son espacios diversos, pero lo más importante es que siempre estamos en 

conexión con la naturaleza. 

Afortunadamente, el lugar donde estamos ubicados, en Jamundí, tiene un clima 

cálido, lo que nos permite estar al aire libre la mayor parte del tiempo. Así que los niños 

y niñas pasan mucho tiempo en contacto directo con la naturaleza. (Ina Vandenverger 

2023, entrevista personal; ver Anexo 6) 

 

La Bosquescuela Jamundí se fundamenta en una educación consciente. Desde este 

enfoque, los niños y las niñas son vistos como semillas del mundo, capaces de germinar 

como seres felices, respetuosos, creativos, seguros, críticos y comprometidos con su 

entorno (Ina 2023, entrevista personal; ver Anexo 6). El aprendizaje se organiza en 

espiral, permitiendo a los niños conectar con sus conocimientos previos y profundizar en 



30 

sus propios procesos de reconocimiento personal, para luego expandir sus aprendizajes 

hacia nuevas experiencias. 

En su propuesta, la sabiduría de la vida se encuentra tanto en la naturaleza como 

en cada ser humano, y la educación en la Bosquescuela se sustenta en esta premisa. Su 

enfoque educativo es vivencial, basado en el aprendizaje a través de la experiencia, en 

contextos significativos y mediante proyectos integrales que abarcan diversas áreas del 

conocimiento. Estas incluyen lenguaje, matemáticas, ciencias, música, carpintería, 

huerta, inglés y artes, todas interconectadas en un proceso de aprendizaje natural y 

orgánico. 

Un ejemplo concreto de este enfoque fue la excursión familiar a Tierradentro, 

Cauca. Antes del viaje, realizamos con los niños y niñas un reconocimiento territorial 

para comprender a dónde nos dirigíamos. Hablamos sobre las cordilleras, los principales 

ríos y la historia del recorrido. Además, incorporamos un personaje llamado Dino, un 

dinosaurio con forma de “D”, quien nos ayudó a explorar la diversidad cultural de nuestro 

territorio de manera creativa. La propuesta pedagógica de Dino venía con un cuaderno 

que viajó a todas las casas, en las cuales se debía consignar la historia de cada familia y 

algunas costumbres y gustos particulares, esto con la intensión de evidenciar la diversidad 

de las familias. 

Durante este proyecto, se generaron estrategias de financiación para la excursión, 

entre esas se desarrolló un bingo solidario y para este desarrollamos un cortometraje 

publicitario para recolectar fondos, lo que implicó la creación de personajes y la 

construcción de historias. Para ello, los niños y niñas diseñaron el escenario utilizando 

habilidades de carpintería, aplicando mediciones, sumas, restas y conceptos de 

proporción. 

Otro proyecto significativo fue la excursión familiar a la playa, donde se tuvo la 

oportunidad de avistar ballenas y conocer una iniciativa de reciclaje. Durante nuestra 

estadía, se participó como voluntarios en actividades de conservación costera, lo que 

permitió que los niños y niñas vivieran de primera mano la importancia del cuidado de la 

playa, sus habitantes y la acción comunitaria. 

El bosque se convierte en el aula, un espacio abierto que favorece el juego libre y 

la exploración del territorio. Este entorno natural insita el desarrollo emocional de los 

niños y al ofrecerles oportunidades para tomar decisiones, enfrentar riesgos y generar 

soluciones resilientes. En este sentido, la naturaleza se ha consolidado como el eje 

integrador de la propuesta pedagógica, con un enfoque centrado en el cuidado del entorno 



31 

y el juego como herramienta esencial para el desarrollo de esta pedagogía y el crecimiento 

emocional y espiritual. 

La enseñanza en la Bosquescuela se basa en el respeto profundo a cada niño y 

niña, reconociendo a su ritmo natural de aprendizaje y a sus necesidades individuales. El 

proceso educativo es flexible, se adapta a los intereses de cada uno, promoviendo una 

motivación interna genuina, en la que no hay lugar para premios ni castigos, ni para la 

competitividad. En lugar de ello, los niños y niñas son protagonistas de un proceso de 

autoevaluación constante, en el que su crecimiento se compara simbólicamente con el 

ciclo de la vida de un árbol: desde la semilla hasta el árbol con frutos. A través de esta 

metáfora viva, cada niño y niña reconoce y acepta la etapa de desarrollo en la que se 

encuentra, fortaleciendo así su autoconocimiento y valoración personal. 

 

Cómo te dije, la educación en estos proyectos es un proceso orgánico, que va creciendo 

y transformándose con el tiempo. Ahora estamos empezando el quinto año de la Bosque 

Escuela y, durante este tiempo, hemos tenido niños y niñas entre los 2 y los 10 años. En 

este momento, tenemos un grupo de edades entre los 3 y los 7, casi 8 años. (Ina 

Vandenverger 2023, entrevista personal; ver Anexo 6) 

 

La comunidad educativa juega un papel fundamental en la Bosquescuela. Se 

trabaja estrechamente con las familias, a través de encuentros mensuales, campamentos 

y salidas pedagógicas familiares. Además, se promueven espacios de reflexión colectiva, 

como círculos de mujeres y hombres, donde se abordan distintas temáticas de crianza, 

cuidado, entre otros. De igual manera, se organizan mingas de trabajo comunitario en las 

que las familias participan activamente en el cuidado del espacio físico de la escuela u 

otras necesidades que tiene la escuela, con la intención de tejer un sentido de 

corresponsabilidad y vínculo comunitario. 

La comunidad educativa de la Bosquescuela Jamundí está conformada, en su 

mayoría, por familias de clase media y media alta. Aunque la escuela se ubica en zona 

rural, con predominancia de población campesina, sus estudiantes provienen del norte de 

Jamundí, cerca del sur de Cali, un sector que desde hace casi dos décadas recibió 

empresarios y profesionales acomodados de Cali, que eligieron el lugar para alejarse del 

caos urbano y establecerse en un entorno alejado de la ciudad. Como resultado, la 

periferia de Jamundí se ha configurado como un paisaje de condominios de casas 

campestres y quintas, en los cuales residen la mayoría de los niños y niñas que asisten a 

la Bosquescuela. 



32 

De igual manera, la comunidad educativa que se consolidó en la Bosquescuela 

estaba integrada por padres y madres con perfiles diversos, entre ellos profesores 

universitarios, emprendedores y profesionales con inclinaciones por el neohippismo. Es 

decir, familias de origen urbano-profesional atraídas por un estilo de vida más cercano a 

la naturaleza, con interés en la espiritualidad y en prácticas y medicinas tradicionales 

indígenas, como el yagé, el rapé y el kambó, entre otros. También hacían parte de esta 

comunidad padres y madres permacultores, emprendedores en proyectos alternativos 

(como la fabricación de pañales ecológicos), cantantes de música medicina, cineastas, 

profesoras, biólogas y otros profesionales.  

A pesar de que la Bosquescuela Jamundí se encontraba en una zona rural habitada 

principalmente por población campesina, la mayoría de los niños y niñas que asistían a la 

escuela provenían de sectores urbanos, y solo uno de ellos pertenecía a la comunidad 

local. Aunque la mensualidad de la Bosquescuela estaba dentro del promedio de los 

jardines infantiles de Jamundí, con un costo de matrícula mensual de aproximadamente 

180.000 COP (43 USD), los costos adicionales de transporte, alimentación y extensión 

de la jornada elevaban la inversión total a cerca de 420.000 COP (100 USD), pago que 

también podía ser hecho en especie o por trueque. Paradójicamente, muchos niños y niñas 

de la vereda bajaban cada día a Jamundí para estudiar en escuelas convencionales, pero 

la Bosquescuela no era vista como una opción viable para ellos. No se evidenciaba interés 

por parte de las familias campesinas, o no podían cubrir el gasto, y algunos ni siquiera 

sabían que en una finca de su propia vereda existía esta propuesta educativa. Además, el 

reconocimiento de la escuela por parte de la comunidad era limitado, a pesar de que 

conocían a sus fundadores. La propuesta pedagógica, les resultaba ajena, y tampoco hubo 

un esfuerzo significativo por parte de la escuela para integrarse activamente con la 

comunidad campesina, lo que limitó la posibilidad de generar vínculos sólidos con las 

familias locales. 

A pesar de que esta experiencia llevaba varios años en funcionamiento, a inicios 

de 2024 se decidió su cierre debido a diversas razones y tensiones cómo la seguridad 

nacional y la nueva arremetida de la guerra, la cual más adelante se abordarán. Sin 

embargo, este proceso ha llevado a una transformación. Actualmente, la Bosquescuela 

está consolidando la creación de material pedagógico propio, con un enfoque especial en 

los procesos de lectoescritura y el desarrollo emocional de los niños y niñas. Las puertas 

del Bosque Encantado se cerraron en el año 2024, pese a diferentes retos y desafíos que 



33 

enfrentó, pero sin desfallecer y con ánimos de reinventarse, continúan en el camino de la 

educación. 

 

Institución Educativa Técnico Agroambiental Granja Escuela Amalaka, 

conocer para transformar 

Otra de las experiencias educativas con las que se estableció un diálogo 

significativo fue la Institución Educativa Técnico Ambiental Granja-Escuela Amalaka, 

ubicada en el suroccidente de Colombia, en el departamento del Cauca, a pocos 

kilómetros de la ciudad de Popayán, en la vereda Brisas de Totoró. Esta escuela se destaca 

por ser la única institución educativa en el país ubicada dentro de una Reserva Natural de 

la Sociedad Civil (RNSC), lo cual le otorga un valor pedagógico y ambiental singular. 

Amalaka tiene un significado muy especial: quiere decir territorio, lugar donde me siento 

bien, donde quiero estar (Nancy Bolaños 2023, entrevista personal; ver Anexo 4) 

La maestra Nancy Bolaños es docente de primaria y una de las profesoras con más 

trayectoria en la institución. Ha estado presente prácticamente desde su fundación y, a lo 

largo de los años, ha crecido tanto a nivel personal como profesional en Amalaka. Su 

experiencia le ha permitido ser testigo de la transformación de la Granja Escuela 

Amalaka. 

 

Cuando llegué a Amalaka me di cuenta que era otra escuela, una muy diferente, con un 

énfasis en lo ambiental, del cual yo no tenía mucho conocimiento, pero luego empiezo a 

empaparme y aprender de la pedagogía y me cuenta que era una pedagogía muy de la 

mano con la vida, una pedagogía para la vida. (Nancy Bolaños 2023, entrevista personal; 

ver Anexo 4) 

 



34 

La Granja-Escuela Amalaka se consolidó en un territorio que, hace 

aproximadamente 34 años, se encontraba gravemente afectado por la erosión causada por 

la ganadería. Gracias a las prácticas de restauración ecológica implementadas, el terreno 

ha experimentado una notable transformación. En la actualidad, cuenta con amplias zonas 

de bosque en proceso de conservación, albergando una creciente biodiversidad que ha 

hecho del territorio un aula viva de aprendizaje.  

Figura 2. Espacios educativos Granja- escuela Amalaka 

Fuente y elaboración propias. 

 

La historia de Amalaka está íntimamente ligada a la trayectoria de su fundadora, 

Ana María Fankhauser, una mujer suiza que llegó a Colombia en la década de los años 

80, vinculada a procesos comunitarios impulsados por una ONG en el departamento del 

Cauca. Con el tiempo, Ana María echó raíces en este territorio, construyó su familia y, al 

buscar un espacio educativo para sus hijas e hijo, se encontró con una carencia de 

propuestas pedagógicas que permitieran a los niños crecer libres y en conexión con la 

vida. Frente a esta ausencia, tomó la decisión de crear su propia escuela. Como ella misma 

lo expresa: Si no existía, tocaba crearla (Ana María Fankhauser, 2023, comunicación personal). 

Así nació la Granja-Escuela Amalaka, una propuesta educativa que ha logrado 

mantenerse y evolucionar a lo largo del tiempo.  



35 

 

Aquí es clave reconocer el papel de Ana María, la fundadora y verdadera guerrera de esta 

historia. Ana María ha sido el corazón y el motor de Amalaka, una mujer profundamente 

comprometida con la niñez. Su trabajo y entrega han sido absolutamente incondicionales. 

Sin ella, Amalaka no existiría como la conocemos. (Nancy Bolaños 2023, entrevista 

personal; ver Anexo 4) 

 

Desde su fundación, hace 29 años, la Granja-Escuela Amalaka se ha consolidado 

como un laboratorio pedagógico y un espacio de investigación-acción para estudiantes y 

maestros. Su enfoque pedagógico se basa en la pedagogía del cuidado de la naturaleza, la 

conservación y la agroecología. Sin embargo, esta apuesta educativa trasciende el 

componente ambiental, pues busca transformar las relaciones autoritarias tradicionales de 

la escuela convencional, promoviendo procesos de autonomía, convivencia y libertad. 

En sus primeros años, particularmente en 2001, la escuela recibió a un número 

significativo de niños, niñas y jóvenes desplazados por la violencia, con edades entre los 

5 y los 10 años. Inicialmente se empezó con prescolar y primaria hasta tercero, y cada vez 

crecía el número de estudiantes, quienes manifestaban querer seguir en la escuela, por lo 

que cada año se abría un año más, de esta forma se decidió solicitar la aprobación de la 

Secretaría de Educación, y la formalización ante el Ministerio de Educación Nacional. 

Grado por grado se fue abriendo hasta llegar a once. Llegaron a contar con más de 170 

estudiantes campesinos, desplazados y víctimas del conflicto armado, principalmente 

provenientes de Popayán (Nancy Bolaños 2023, entrevista personal; ver Anexo 4). 

Esta iniciativa contó inicialmente con el aval y financiamiento de la Gobernación 

del Cauca, bajo el gobierno de Floro Alberto Tunubalá, indígena del pueblo Misak, lo que 

les permitió ofrecer educación gratuita. Sin embargo, con el paso del tiempo, dicho 

convenio llegó a su fin, y la escuela se vio obligada a transformarse en busca de nuevas 

formas de sostenibilidad. 

Esta situación fue consecuencia de las dinámicas políticas y administrativas 

propias de Colombia, donde los cambios de gobierno determinan la continuidad o 

interrupción de proyectos y financiamientos. En este caso, el gobernador sucesor no 

respaldó la continuidad del apoyo financiero, lo que llevó a la escuela a replantear su 

modelo de gestión. 

Ante esta situación, la Granja-Escuela Amalaka se convirtió en una escuela 

privada, viéndose en la necesidad de establecer una cuota mensual inicial de 60.000 COP 

(15 USD) para garantizar su continuidad. Esta transición llevó a que muchos estudiantes 



36 

se retiraran debido a sus condiciones socioeconómicas, reduciendo el grupo inicial a tan 

solo cinco niños y niñas. 

A pesar de estos desafíos, Amalaka persistió en su propósito y se rehusó a que su 

propuesta educativa desapareciera. Sin embargo, esta transformación también implicó 

una reconfiguración en el funcionamiento de la escuela, especialmente en la población 

atendida. Pasó de recibir principalmente a niños y niñas campesinos, víctimas del 

conflicto armado y de sectores vulnerables, a atender a estudiantes de clase media de la 

ciudad de Popayán y de los nuevos asentamientos ubicados en el norte de la ciudad, 

conformados por conjuntos de casas y edificios. 

A pesar de estas dificultades, la Granja-Escuela Amalaka ha mantenido su apuesta 

pedagógica y, en la actualidad, cuenta con una comunidad educativa de más de 70 

estudiantes, desde prejardín hasta bachillerato, con un énfasis técnico ambiental que 

fortalece su identidad educativa. La cuota mensual ha aumentado progresivamente con 

los años, alcanzando en la actualidad los 200.000 COP (48 USD) para bachillerato y para 

prejardín 330.000 COP (80 USD), estas cifras reglamentadas por la gobernación del 

Cauca y la secretaria de educación y cultura (Ministerio de educación 2025). 

 

En todo ese proceso, la pedagogía se ha ido construyendo y transformando 

constantemente. Por eso, Amalaka de hoy no es la misma Amalaka de sus inicios. De 

entrada, la planta física era mucho más pequeña: comenzamos con preescolar hasta grado 

tercero, con menos niños, casi todos campesinos, de la vereda y veredas cercanas. 

Empezaron a llegar más niños, y quienes terminaban el grado tercero querían seguir 

estudiando en la escuela. Así que hubo que abrir nuevos grados poco a poco, y solicitar a 

la Secretaría de Educación la aprobación para ampliar hasta llegar, finalmente, al grado 

once. (Nancy Guzmán 2023, entrevista personal; ver Anexo 4) 

 

La Granja-Escuela Amalaka ha venido construyendo una propuesta educativa que 

transforma las prácticas verticales y autoritarias de la escuela tradicional, cuestionando el 

encierro, la inmovilidad y el castigo, consideradas conductas opresivas que limitan el 

aprendizaje y la formación de sujetos autónomos, respetuosos de las diferencias y capaces 

de convivir. Su pedagogía se fundamenta en dos corrientes educativas: la pedagogía 

freinetiana y la pedagogía freireana. De esta manera, Amalaka se posicionó como una 

escuela cooperativa, una comunidad educativa organizada de manera participativa, donde 

niños, niñas, jóvenes, maestros, familias y comunidad desempeñan un papel activo en la 

construcción del aprendizaje. Su horizonte es ser una escuela de puertas abiertas, sin 

arrogancias, centrada en los procesos de niños, niñas y jóvenes, y en el poder de la 

construcción colectiva. 



37 

Desde su enfoque humanista y sistémico, Amalaka ha trabajado con perspectiva 

de derechos con niños, niñas, adolescentes, jóvenes, sus familias y comunidades de 

diversas poblaciones vulnerables, incluyendo víctimas de la violencia social y política, 

así como comunidades mestizas, indígenas y afrodescendientes. Su labor abarca ejes 

temáticos como la educación alternativa de calidad, la gestión cultural, el medio ambiente 

y el desarrollo rural sostenible y sustentable, promoviendo procesos de prevención, 

protección, investigación, postconflicto y construcción de paz (Amalaka 2004). 

Figura 3. Bases ético-políticas de la escuela Amalaka 

Fuente: Cartilla Conocer para Transformar (Amalaka 2004). 

 

Este enfoque pedagógico no solo ha impactado la vida de quienes forman parte de 

la comunidad educativa Amalaka, sino que también ha permitido la creación de una 

reserva natural en la que se han registrado 185 especies de aves, 17 especies de serpientes, 

así como el venado de cola blanca y la rana de cristal, una especie vulnerable a la 

extinción. Estas experiencias de aprendizaje en contacto con la naturaleza potencian la 

construcción social y subjetiva de los niños y jóvenes.  

 

La educación no tiene que ser algo aburrido, sino algo que nos brinde bienestar y felicidad 

[...]. Para la formación de un niño y un joven, una reserva natural es un lugar increíble, 

porque aprende a convivir con otras especies. Si están trabajando con invertebrados, 

pueden salir y ver de qué se trata. La educación debe generar asombro frente a la vida 

para protegerla. (Ana María Fankhauser, 2023, comunicación personal) 

 

Algunos de los principios filosóficos que orientan a Amalaka incluyen la 

construcción de una educación sin miedos y para la libertad, el reconocimiento de la 

interculturalidad, el cumplimiento de los estándares de calidad definidos por el Ministerio 

de Educación Nacional (MEN) y una gestión institucional constante que permita el 

crecimiento y el diálogo de experiencias con otras instituciones.  



38 

Amalaka también se plantea como una educación para el trabajo cooperativo y el 

método natural de aprendizaje, por medio del tanteo experimental y diversas técnicas 

pedagógicas como el texto libre, la correspondencia interescolar, la planeación del 

trabajo, el cálculo vivo, las fichas autocorrectivas, la asamblea escolar, el diario escolar, 

los centros de interés, la conferencia, la enseñanza de las ciencias, el libro de la vida, los 

talleres de arte, la imprenta escolar, el periódico mural, la educación al aire libre y los 

trabajos de la granja, entre otros.  

 

Figura 4. Trabajo interdisciplinario 

Fuente: Cartilla Conocer para Transformar (Amalaka 2004). 

 

Para Amalaka, el trabajo interdisciplinario es fundamental para el desarrollo de su 

propuesta educativa. Por ello, cuenta con un equipo docente diverso, conformado por 

artistas, ecólogos, etnoeducadores, artesanos y biólogos, además de contar, de manera 

esporádica, con el acompañamiento de sabedores campesinos e indígenas. El trabajo 

colectivo con los maestros implica procesos constantes de formación, reflexión y diálogo 

pedagógico, relacionando el currículo con lo cotidiano, el contexto y lo situacional. Esta 

diversidad en el equipo permite una educación flexible, que reconozca el valor de los 

imprevistos y el azar dentro del proceso de aprendizaje, permitiendo a los maestros ver 

en lo no planeado una oportunidad para crear y construir conocimientos, así como para 

hilar procesos educativos y temáticas. Esto, a su vez, abre espacio para la investigación y 

la formulación de preguntas a partir de los intereses de los estudiantes. 

Amalaka no limita su propuesta educativa al trabajo en sus instalaciones. 

Desarrollan salidas pedagógicas y paseos, y mantienen viva una iniciativa llamada 

“escuela itinerante”, que consiste en visitar lugares emblemáticos de la región caucana 

para realizar clases allí, vinculando los espacios visitados con los contenidos de cada 

asignatura. Además, realizan procesos de sistematización de experiencias y vivencias a 

través de diversas formas, siendo el arte uno de los ejes centrales. Al recorrer sus 



39 

instalaciones, es posible apreciar un despliegue artístico en cada rincón. Otra estrategia 

es la imprenta escolar, la radio escolar y los proyectos de investigación que desarrollan 

junto con los estudiantes, siempre culminando en una creación o producto final que dé 

cuenta de su proceso. 

El diálogo es un principio y horizonte central para Amalaka, al igual que la 

cooperación como acción educadora. Este compromiso se materializa a través de las 

asambleas escolares, en las que se consensuan las temáticas curriculares con toda la 

comunidad educativa, se resuelven conflictos y se toman decisiones conjuntas. Se 

plantean trabajar desde una educación horizontal que reconoce al estudiante como un 

sujeto activo de su propio aprendizaje, con criterio para hablar, opinar y proponer sobre 

su proceso educativo. 

Algunas de las tensiones y discusiones que se pueden observar en Amalaka surgen 

de las dificultades que tienen los y las docentes para adaptarse a la propuesta integral, y 

puedan seguir y practicar la pedagogía y bases planteadas. Tanto docentes como 

estudiantes señalaron durante la investigación que algunos maestros siguen adoptando 

practicas autoritarias que no respetan el proceso del estudiante, por lo que ha costado 

mantener un equipo de trabajo sólido, si bien reconocen que se ha podido gestar procesos 

con maestros que llevan tiempo, como también maestros que no se adaptan a este proceso.  

 

También es cierto que el cambio no es fácil. No es que el maestro llegue y en uno o dos 

meses ya esté completamente transformado. Porque nosotros mismos venimos de esa 

escuela tradicional, de esa enseñanza rígida, y desmantelar esa estructura es muy difícil. 

Está en nuestro chip, en nuestra forma de entender la educación. Tanto en la conciencia 

ambiental como en la pedagogía hay muchas cosas que debemos desaprender y eso toma 

tiempo. Es entendible que para muchos maestros sea un proceso difícil, pero lo importante 

es que vayan avanzando poco a poco. 

Tampoco se trata de señalar o castigar diciendo: “Ah, como no cambiaste, te 

echamos”. No, porque caeríamos en las mismas prácticas autoritarias de las instituciones 

tradicionales. Aquí la idea es que tanto estudiantes como maestros nos formamos juntos, 

aprendemos colectivamente. Así como con los estudiantes, cuando hay una situación 

difícil, la primera opción es el diálogo y el proceso pedagógico. Lo mismo debe pasar con 

los maestros.  

Ningún maestro se hace de la noche a la mañana. Por más experiencia que tenga, 

siempre habrá algo que lo sacuda, algo que le enseñe, incluso después de 10, 20 años de 

profesión. Y es que aquí los egos no sirven. Hay maestros que dicen: “Yo ya me las sé 

todas”, y entonces dejan de escuchar, dejan de aprender. Y eso es peligroso. Ese juego de 

egos es muy complejo, porque venimos de una sociedad cargada de egos. Pero aquí, en 

estos espacios, buscamos desmontar poco a poco esa lógica. No es que se erradique de un 

día para otro, pero se va controlando y transformando, pasito a pasito. 

Y ahí es donde entra el tema de la libertad de pensamiento y la pedagogía 

liberadora. Cuando hablamos de Paulo Freire o de Célestin Freinet, hablamos de esa idea 

de liberar a los chicos cuando los educamos, pero educarlos de verdad, no desde el 



40 

discurso vacío, sino desde la práctica real. Y no solo liberar a los estudiantes, sino 

liberarnos también nosotros como maestros. 

Con Freinet y sus técnicas, por ejemplo, se promueve una libertad de pensamiento 

real para los estudiantes. Y lo mismo con Freire y su pedagogía de la liberación: educarse 

es liberarse. Esto conecta directamente con lo que se trabaja en el bachillerato y con la 

educación popular. Al final, todo se va enganchando, una cosa con la otra, y ahí es donde 

empezamos a construir una educación diferente, más coherente, más viva. (Lizeth 

Samboní 2023, entrevista personal; ver Anexo 2) 

 

La profe Lizeth es una Etnoeducadora de la comunidad Yanacona del 

departamento del Cauca, quien lleva en la experiencia educativa aproximadamente 6 

años, y posiciona el conflicto territorial que enfrenta La Granja Escuela Amalaka con el 

Estado derivado de la ampliación de la vía Panamericana, en el tramo Santander de 

Quilichao-Popayán. Se trata de una escuela en disputa por una carretera, cuya 

construcción pone en riesgo el ecosistema y la biodiversidad presente en la reserva natural 

donde se encuentra ubicada.  

Frente a este escenario de conflicto, la Granja-Escuela Amalaka y su comunidad 

han respondido con la expansión de iniciativas pedagógicas, culturales y comunitarias 

orientadas a fortalecer el cuidado de la reserva y la sostenibilidad de la escuela. Entre 

estas estrategias se encuentran el avistamiento de aves —conocido como pajareo— y la 

construcción participativa de una guía de aves de la reserva. A su vez, han emergido 

propuestas artísticas y culturales como la Cafelibrería RabodeNube, procesos de escritura 

creativa, el colectivo de arte Correspondencia Gráfica, y la realización de talleres, 

encuentros, mingas y diálogos de saberes. Estas estrategias, además de enriquecer la vida 

cotidiana en la reserva, fortalecen el proceso educativo de la Granja-Escuela y generan 

conciencia y movilización social en torno a la defensa del territorio y la biodiversidad. 

En la actualidad, Amalaka se ha consolidado como un referente ejemplar en 

materia de educación ambiental y defensa del territorio en el Cauca. En el año 2024, la 

Granja-Escuela Amalaka fue reconocida como ganadora del concurso de Escuelas 

Sostenibles de Latinoamérica. El Premio Escuelas Sostenibles es una iniciativa conjunta 

de Santillana, la Organización de Estados Iberoamericanos para la Educación, la Ciencia 

y la Cultura (OEI) y la Fundación Santillana, cuyo objetivo es identificar, visibilizar y 

reconocer a los centros educativos que demuestran un fuerte compromiso con la 

sostenibilidad. Su primera edición se realizó en 2023, reuniendo más de 1.100 proyectos 

ESG de escuelas en México, Colombia y Brasil. La Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Granja-Escuela Amalaka (GEA), de Colombia, fue la ganadora a nivel 

internacional con su proyecto “Conservar para transformar”, una iniciativa enfocada en 



41 

la protección y conservación del entorno a través de la agroecología, la investigación 

científica y la educación ambiental (Santillana 2025). 

 

Metodología en espiral 

En este apartado presentaré la metodología y la ruta seguida para desarrollar esta 

investigación, la cual partió de unos interrogantes que marcaron el horizonte y el camino 

para su desarrollo. Esta propuesta investigativa se centró en conocer y dialogar con dos 

propuestas educativas e identificar herramientas y prácticas que respondieran a la 

generación de alternativas educativas emergentes ante la crisis ecológica que vivimos y a 

la transformación de las disputas en torno a la relación ser humano-naturaleza. 

Con el objetivo de abordar la pregunta sobre cómo se llevaría a cabo esta 

investigación, se optó por la utilización de la Investigación Acción Participativa (IAP) 

(Fals Borda 2009) y la Investigación-Creación (IC) (Palma 2022), debido a su potencial 

para alcanzar los objetivos propuestos. Estos enfoques permitieron construir un proceso 

investigativo de manera dialógica, creativa y conjunta con las experiencias educativas 

(EE) con las que compartimos este camino investigativo. 

De esta manera, se buscó la participación activa de las experiencias educativas 

involucradas, a través de una metodología que facilitara la investigación y la generación 

de conocimientos pertinentes, prácticos y creativos para dichas experiencias. Para ello, se 

mantuvo un diálogo constante en el que se indagó sobre sus necesidades y temas 

emergentes o relevantes para las experiencias. Al mismo tiempo, se comunicaron los 

intereses propios de la investigación, con el propósito de construir conjuntamente una ruta 

metodológica y una investigación mancomunada. 

Se propuso tejer una ruta metodológica en espiral, con la intención de establecer 

horizontes flexibles que facilitaran un proceso investigativo colaborativo, basado en el 

encuentro y el compartir de experiencias. Esta construcción metodológica en espiral tiene 

como base varios elementos sustanciales. En primer lugar, esta propuesta metodológica 

busca romper con la linealidad o el esquema rígido de “paso a paso” que, en ocasiones, 

caracteriza a las investigaciones tradicionales, proponiendo en su lugar “la conexión, la 

materia y el movimiento de energía que produce el nosotros investigador-creador-

educador” (Covelli 2018). 

Pensar metodológicamente en espiral permite ir y venir en las reflexiones, los 

momentos, los análisis y/o la evaluación constante del proceso investigativo, lo que 



42 

facilita evidenciar transformaciones en el camino y orientar acciones y propuestas 

(Delgado 2021). 

Además, esta ruta metodológica en espiral está inspirada en la cosmogonía y 

simbología del pueblo Misak, donde la espiral representa el fluir constante de la vida, el 

ir y venir, el “desenrollarse” y “enrollarse” de forma continua, como ocurre diariamente 

con el día y la noche. Así, la espiral es concebida como un proceso orgánico en 

movimiento, un camino que se recorre en colectividad y en la cotidianidad. 

Desde esta perspectiva, esta ruta metodológica en espiral se propone como una 

herramienta para cocrear un tejido colaborativo de compartir, dialogar, desenrollar 

reflexiones de estas experiencias educativas en la naturaleza, y enrollar construcciones 

creativas para hilar el camino en espiral. 

 

Figura 5. Metodología en espiral 

Fuente y elaboración propias. 

 

Como lo expresan Dagua, Aranda y Vasco (2000): 

 

El investigador tiene que ir de la superficie a la raíz, como la mata de papa que allí está 

cargada para cosechar. Después tiene que subir y, cuando escribe, va subiendo hasta llegar 

a la superficie. Pero el investigador no se puede quedar ahí, pues viene el retoño; tiene 

que subir y crece con el tallo hasta dar toda la mata [...] y después tiene que bajar, 

profundizar otra vez.  

 

Esta metáfora agrícola, enraizada en la cosmovisión Misak, inspira la propuesta 

metodológica, donde investigar es un proceso de constante movimiento entre lo profundo 

y lo visible, entre lo oculto y lo manifiesto. 

Así, esta metodología se construyó también como una propuesta para desaprender 

y crear otros rumbos y recetas propias para la investigación, a partir de la construcción 

metodológica colectiva y colaborativa, mediada por el poder creativo tanto del 

investigador como de las experiencias participantes. 



43 

Se concibe como una metodología flexible, lo que permite destejer, deshacer y 

ajustar aspectos metodológicos a medida que se interactúa con el contexto y las 

experiencias educativas. Se basa en enfoques colaborativos y reconoce la 

imprevisibilidad y la imposibilidad de planificar con detalle de principio a fin, dado que 

la investigación es un proceso dinámico, creativo, reflexivo y autocrítico. En este sentido, 

con frecuencia es necesario desenrollar y enrollar el proceso para reflexionar y, si es 

necesario, ajustar el rumbo. 

Además, esta metodología invita al investigador a adoptar una postura sensible, 

capaz de cuestionar y criticar sus propias propuestas metodológicas a través del diálogo 

y el cuestionamiento con otros/as. En este proceso, el investigador tiene la oportunidad 

de subvertir su propia perspectiva y explorar nuevas posibilidades metodológicas. 

El planteamiento de esta metodología parte de las enseñanzas y aprendizajes del 

fogón Misak, donde el diálogo, la palabra y la memoria colectiva son el centro de los 

procesos de creación y recreación del conocimiento (Dagua, Aranda y Vasco 2000). 

 

Diálogos con Lucre: Una estrategia investigativa para el compartir de 

experiencias 

En esta investigación se emplearon diversas herramientas metodológicas, tales 

como diarios de campo, talleres participativos, observación participante (Greenwood 

2000) y diálogos con las y los colaboradores (entrevistas semiestructuradas y a 

profundidad). Todo esto se articuló a través de una estrategia investigativa denominada 

“Diálogos con Lucre”, una herramienta creada con el propósito de construir conocimiento 

desde el diálogo y desde estrategias que configuraran escenarios de horizontalidad y 

empatía. 

Estos diálogos, mediados por una rana títere llamada Lucre, permitieron abrir un 

espacio alejado de la formalidad y de las tensiones que suelen surgir al responder 

preguntas frente a una cámara o directamente a una persona. Dichas situaciones, en 

muchas ocasiones, entorpecen el proceso investigativo y la recolección de información. 

Más que una entrevista convencional, los diálogos con Lucre generaron espacios 

dialógicos con los que fue posible abordar distintos temas de interés, profundizando en 

algunos de ellos dependiendo del perfil, el contexto y el rol de cada participante dentro 

de las experiencias educativas. Estos encuentros se realizaron de manera virtual, a través 

de plataformas libres, y el material resultante pretende ser un insumo para nutrir y 

fortalecer las propias experiencias educativas. 



44 

Los “Diálogos con Lucre” se conciben como una estrategia pedagógico-

investigativa para el compartir y el relacionamiento con las experiencias educativas, un 

ejercicio de construcción conjunta de los saberes y haceres de la vida. Al mismo tiempo, 

constituyen una propuesta de creación situada durante el proceso investigativo, al vincular 

herramientas lúdicas, pedagógicas y creativas como parte del propio proceso de 

construcción metodológica (Fals Borda 2009). 

Desde los principios de la Investigación-Acción Participativa (IAP), se resalta la 

importancia de presentar los resultados de la investigación en formatos y lenguajes 

innovadores, claros y atractivos para la comunidad (Fals Borda 2009). En este sentido, 

los Diálogos con Lucre se ubican dentro de una acción creativa y colaborativa, que busca 

no solo recoger información sino también construir una propuesta de devolución 

sistemática, contribuyendo al fortalecimiento de las experiencias educativas y a la 

cocreación de esta investigación. 

De esta forma la investigación participativa y la investigación creación 

colaborativa se convirtieron en un medio para la reflexión, al permitir la creación de 

nuevos repertorios y formatos a través de la colaboración y la creatividad en la 

construcción del conocimiento. Desde una propuesta en espiral, no lineal, ni continua, 

ligada a las dinámicas propias de las experiencias, el dialogo de saberes y la acción 

creativa y pedagógica como investigadora y educadora.  

Dentro de los diálogos comunitarios se creó una franja de juego, el cual se 

denominó el Sancocho educativo, el cual tuvo como finalidad permitir reflexionar sobre 

las necesidades de la educación de hoy en día y las necesidades emergentes a tener en 

cuenta para la educación. El sancocho es una sopa típica cocinada en diversos territorios 

del país y de Latinoamérica, que se compone de diversos productos que se cosechan en 

cada territorio y lo constituyen, lleva todo lo que pueda tenerse en una huerta o cultivo de 

pancoger, en el Cauca, se hace con base de proteínas como pescado, pollo, res y maní. A 

pesar de que varía en cada zona es común en todo el territorio nacional.  

A partir de todas las herramientas investigativas empleadas en este proceso, 

emergieron algunos puntos de encuentros y propuestas particulares de cada experiencia 

pedagógica que aportan a la reflexión sobre la educación que transforma y disputa las 

relaciones ser humano-naturaleza y propone prácticas pedagógicas que abordan la 

contención y la sostenibilidad de la vida. Esta propuesta de investigación es también un 

aporte a la creación de un sancocho educativo que permita tejer un mundo posible al 

tamaño de la esperanza, los sueños y la dignidad de los pueblos.  



45 

 

Ruta metodológica en espiral 

En la ruta metodológica en espiral, se propusieron inicialmente 18 diálogos con 

Lucre, de los cuales se lograron realizar 12. Además, se contempló la posibilidad de una 

inmersión de una semana en cada experiencia educativa, con el propósito de participar en 

sus actividades diarias y obtener una comprensión más profunda de sus dinámicas. Cabe 

destacar que en la bosquescuela tuve la oportunidad de desempeñarme como maestra por 

más de 10 meses, mientras que en la Granja Escuela Amalaka realicé visitas esporádicas 

para actividades y mingas, además de una estancia permanente de una semana. 

En la Granja Escuela Amalaka, los diálogos con Lucre incluyeron conversaciones 

con el coordinador y cinco docentes de la experiencia educativa. A través de estos 

intercambios, se pudo profundizar en la estructura, metodologías y dinámicas de la 

experiencia pedagógica. 

Los diarios de campo fueron una herramienta fundamental para registrar vivencias 

y reflexiones. Se documentaron actividades como el Taller Pedagógico dirigido por el 

equipo pedagógico de Amalaka, la participación en la Minga de familias y una semana 

de acompañamiento al equipo pedagógico. Además, se realizaron diálogos espontáneos 

con los fundadores de la experiencia educativa y con los niños y niñas que hacen parte de 

Amalaka, lo que permitió captar diversas perspectivas sobre el proceso educativo. 

Para complementar la información, se llevaron a cabo cuatro entrevistas 

semiestructuradas con padres de familia, cuyo testimonio permitió comprender el impacto 

de la experiencia en los hogares y la percepción de las familias sobre la educación 

impartida. También se realizó un taller con los estudiantes de grado 11°, en el que se 

abordaron aspectos de su proceso formativo. 

En la Bosquescuela Jamundí, los diálogos con Lucre incluyeron conversaciones 

con los fundadores, quienes compartieron la historia de la experiencia, su enfoque 

educativo, la relación entre educación y naturaleza, la metodología empleada y los 

desafíos enfrentados en su trayectoria. Asimismo, los diarios de campo recogen mi 

experiencia como maestra en la Bosquescuela entre enero de 2022 y octubre de 2023, 

período en el que pude observar y participar en la implementación del modelo pedagógico 

basado en la naturaleza. 

Esta metodología permitió una aproximación integral a las experiencias 

educativas, combinando la observación participante, el diálogo con diversos actores y la 

reflexión a través de los diarios de campo, entrevistas y talleres. La combinación de estas 



46 

herramientas enriqueció la comprensión de los procesos pedagógicos y las dinámicas 

comunitarias en cada una de las experiencias analizadas. 

El presente documento de investigación se estructura en cuatro capítulos que se 

corresponden con los objetivos de investigación. El capítulo primero explora cómo las 

experiencias educativas con las que se realizó la investigación conciben y construyen la 

relación entre el ser humano y la naturaleza. Se parte de una revisión histórica que muestra 

cómo se ha configurado una visión instrumentalista de la naturaleza, en la que se basa su 

dominación y explotación, y cómo esa configuración se reproduce en la educación 

tradicional. Frente a esto, las experiencias educativas estudiadas proponen una 

reintegración ecológica, entendiendo al ser humano como parte intrínseca de la 

naturaleza. Se destacan prácticas pedagógicas que fomentan el respeto, la sacralización y 

el cuidado de la naturaleza como un todo vivo, así como la importancia del vínculo 

emocional y espiritual con la Tierra.  

El capítulo segundo se enfoca en las metodologías y prácticas pedagógicas que 

emergen en las experiencias educativas analizadas. Se resalta la importancia del territorio 

en el proceso educativo. Se propone el concepto de “saberes ombligados”, que refiere a 

conocimientos situados y arraigados en el contexto local. Además, se sitúan las 

“didácticas orgánicas”, que integran la naturaleza como un dispositivo didáctico central, 

permitiendo aprendizajes vivenciales y significativos. Se describen actividades como la 

observación de fenómenos naturales, el trabajo en huertas, la investigación participativa 

y la exploración del territorio. Además, se analizan los procesos de evaluación, que se 

alejan de las lógicas competitivas y se inspiran en los ciclos naturales, promoviendo la 

autoevaluación y el reconocimiento de los ritmos individuales de aprendizaje. Estas 

prácticas buscan formar sujetos críticos, creativos y comprometidos con el cuidado de la 

vida. 

El capítulo tercero aborda los principales retos que enfrentan las experiencias 

educativas analizadas. Se identifican tensiones económicas, como la dificultad para 

sostener financieramente proyectos educativos alternativos en contextos rurales. También 

se exploran contradicciones culturales, como la resistencia de algunas familias a adoptar 

enfoques pedagógicos no tradicionales y la presión por cumplir con estándares educativos 

convencionales. Además, se analizan los conflictos socioambientales, como la amenaza 

de megaproyectos de infraestructura que ponen en riesgo los territorios donde se ubican 

estas escuelas. A pesar de estos desafíos, se destaca la capacidad de resiliencia y 



47 

adaptación de estas iniciativas, que buscan mantener su apuesta por una educación 

transformadora. 

El capítulo cuarto sintetiza las reflexiones finales de la investigación, destacando 

los puntos de encuentro entre las experiencias educativas analizadas. Se presenta el 

“sancocho educativo”, una metáfora que recoge las necesidades y ausencias identificadas 

en la educación actual, como la curiosidad, la conciencia, el amor, la paciencia y la 

inclusión.  

  



48 

  



49 

Capítulo primero 

Relaciones sociedad-naturaleza en las experiencias educativas 

 

El presente capítulo, explora las dinámicas históricas, culturales y epistemológicas 

que han configurado la relación entre el ser humano y la naturaleza, con un enfoque 

particular en cómo estas relaciones se manifiestan y se transforman en el ámbito 

educativo. A través de un recorrido crítico, se analizan las raíces de la concepción 

occidental de la naturaleza, marcada por la dominación, la explotación y la separación 

entre lo humano y lo no humano, para luego examinar cómo las experiencias educativas 

proponen alternativas que buscan reintegrar al ser humano en la trama de la vida (Capra 

1996). 

En la primera parte del capítulo, A vuelo de pájaro por las relaciones ser humano-

Naturaleza, se rastrea la genealogía de la noción moderna de naturaleza, vinculada a la 

expansión colonial, la racionalidad instrumental y la cosmovisión judeocristiana, que ha 

permeado tanto las ciencias como las estructuras económicas y políticas. La segunda 

parte, Somos naturaleza: esta relación en las experiencias educativas se centra en cómo 

diversas prácticas educativas desafían esta visión hegemónica, proponiendo enfoques que 

integran al ser humano como parte intrínseca de la naturaleza. A través de diálogos con 

las experiencias educativas, se exploran nociones como la sacralidad de la naturaleza, la 

importancia de los saberes ancestrales y la necesidad de una educación basada en el 

cuidado de la vida y el entorno natural. Estas experiencias, arraigadas en sus territorios, 

proponen un cambio de paradigma que reconoce la interdependencia de todos los seres 

vivos.  

 

1. A vuelo de pájaro por las relaciones ser humano-Naturaleza 

Para comprender la relación entre el ser humano y la naturaleza, proponemos, para 

empezar, poner el foco en el Renacimiento, época en la que se consolida la idea de 

civilización, asociada al impulso de conquistar y dominar la naturaleza. Francis Bacon 

(Bacon año citado en Serje 1999,19), sostenía que el propósito del conocimiento radicaba 

en restaurar el dominio del ser humano sobre la creación, dominio que se habría perdido 

con la expulsión del paraíso. Esta noción buscaba, en última instancia, permitir el 

sometimiento, manejo y explotación de la naturaleza en beneficio de la vida humana 

(Serje 1999). 



50 

Un elemento que suma en la configuración de esta noción de naturaleza se es la 

experiencia de los viajes. Durante la era de los “descubrimientos”, cuando Europa envió 

a viajeros naturalistas a explorar los rincones más remotos del planeta, surgieron tres 

enfoques fundamentales para representar el mundo y la naturaleza. Primero, el realismo 

en las descripciones; segundo, la clasificación sistemática de los objetos en colecciones; 

y tercero, el método comparativo, con el que se pretendía explicar las observaciones 

realizadas. Estas prácticas redujeron la diversidad del mundo a lo que podía ser observado 

y categorizado mediante disciplinas científicas como las matemáticas, la geometría y la 

cartografía (1999). 

Los territorios “descubiertos” en el llamado nuevo mundo llegaron a Europa como 

fragmentos y objetos descontextualizados. Entre estos objetos se encontraban ejemplares 

botánicos, especímenes animales y exóticos plumajes. Sin embargo, no se trataba 

únicamente de “descubrir” nuevo mundo; también se desempeñaba un papel activo en su 

definición y construcción simbólica, llevando a cabo jerarquizaciones, categorizaciones 

y clasificaciones. Este proceso estaba intrínsecamente vinculado al proyecto de expansión 

política que Europa venía forjando a escala global y al mismo tiempo que alimentaba el 

ambicioso proyecto de expansión colonial (1999). 

En el siglo XVIII, las crónicas del viaje adquirieron un nuevo matiz, adoptando la 

retórica científica como medio para narrar las experiencias de exploración y como 

lenguaje para relatar los hallazgos sobre esos “otros mundos”. Esta narrativa contribuyó 

a que la cultura occidental moderna se autodefiniera como la cúspide de la evolución 

humana, presentándose a sí misma como el estándar universal de medición para todas las 

demás sociedades y culturas del mundo (Serje 1999). Uno de los relatos más influyentes 

que ha contribuido a universalizar esta perspectiva occidental es, precisamente, la noción 

de naturaleza.  

Otro elemento clave en la consolidación de la noción occidental de naturaleza está 

fuertemente influenciado por la cosmovisión judeocristiana moderna. Esta tradición 

despoja a la naturaleza de su sacralidad al atribuir la divinidad exclusivamente a Dios, 

situando a la humanidad en un plano superior. Desde esta perspectiva, se parte de la idea 

de que la máxima creación divina es el hombre —en términos masculinos—. Esta 

dicotomía fundacional refuerza la separación radical entre Dios y la naturaleza, así como 

entre el ser humano y su entorno natural (1999). 

Esta cosmovisión moderna se caracteriza por la racionalidad económica e 

instrumental, además de la fragmentación y especialización del conocimiento. Tales 



51 

rasgos han propiciado formas específicas de apropiación de la naturaleza, orientadas a su 

instrumentalización y objetivación, operadas históricamente a través de procesos de 

colonización, explotación y uso intensivo de los ecosistemas (Eschenhagen 2017). 

A la par, la modernidad ha configurado un sistema de jerarquización que se 

estructura a partir de dicotomías como masculino/femenino, trabajo/cuidado y 

civilización/naturaleza. En este marco, el patriarcado se entrelaza con estas dicotomías, 

subordinando la naturaleza a lógicas de dominación y valoración jerárquica. Así, las 

esferas asociadas al trabajo productivo, la vida pública y la cultura han sido colocadas en 

la cúspide de la escala de valores, mientras que lo femenino y lo natural han sido 

invisibilizados o subordinados (2017). Como señala Velasco (2016), las mujeres han sido 

asimiladas, en el imaginario patriarcal, al polo inferior del dualismo naturaleza/cultura. 

Es más, la mujer ha sido vinculada con la naturaleza y, al mismo tiempo, la naturaleza ha 

sido feminizada (Velasco 2016). Esta construcción simbólica y material ha dado lugar a 

relaciones de explotación y descuido simultáneo hacia las mujeres y hacia la naturaleza, 

evidenciando la profunda interconexión entre estas matrices de dominación. 

La característica más distintiva de la noción occidental y colonial de naturaleza es 

su anclaje en un sistema de dicotomías heredado del pensamiento griego, que la concibe 

como antagónica a lo humano. Desde esta visión dualista, la naturaleza es configurada 

como un orden de realidad externo, ajeno a la esfera humana y desligado de lo cultural. 

Este marco epistémico, sustentado en la separación sujeto/objeto y cultura/naturaleza, ha 

permeado no solo las ciencias naturales y sociales, sino también las prácticas de 

gobernanza ambiental y las políticas de desarrollo, consolidando una racionalidad que 

despoja a la naturaleza de su valor intrínseco y relacional. 

La dicotomía entre naturaleza y cultura, junto con la distinción entre lo humano y 

lo no humano, ha trascendido el ámbito del conocimiento científico para adquirir 

profundas implicaciones en la economía y la política contemporánea. Estas categorías no 

solo ordenan los sistemas de pensamiento, sino que estructuran las relaciones de poder y 

los modelos económicos globales, consolidando lógicas de exclusión y objetivación 

(Escobar 2014). Esta naturalización de la mercantilización del mundo legitima su 

explotación sin mayores cuestionamientos éticos y transforma la percepción de los 

sujetos, reduciéndolos a individuos desarraigados, despojados de su singularidad y 

desconectados de su entorno y de sí mismos. Sus interacciones, lejos de sustentarse en la 

autenticidad, el cuidado y la conciencia relacional, se reducen a meros procesos de 

transacción, cálculo y negociación (Serje 1999). 



52 

La concepción moderna de naturaleza ha sido fundamental en la configuración del 

imaginario del mundo capitalista occidental y su cosmología. En este marco, la naturaleza 

es representada como un ámbito material, externo y objetivo, que existe 

independientemente de lo humano y del conocimiento. Sin embargo, estas fronteras entre 

lo humano y lo no humano son, en realidad, construcciones sociales que reflejan una 

separación fundamental: una fractura ecológica y ontológica (Escobar 2014). 

Muchos de los conflictos ambientales actuales son consecuencia directa de esta 

cosmología dominante. Incluso en medio de la crisis ecológica global, esta visión del 

mundo sigue funcionando como verdad incuestionable, ordenando tanto el conocimiento 

científico como las estructuras económicas y políticas. La dicotomía entre ser humano y 

naturaleza, más que un problema epistemológico aislado, se ha convertido en el sustrato 

ideológico que sostiene las economías extractivas, los procesos de despojo y las 

dinámicas coloniales de apropiación territorial (2014). 

Aunque nos situamos en el Sur Global, esta herencia occidental-colonial sigue 

moldeando nuestras formas de habitar, sentir y relacionarnos con la Tierra. A lo largo de 

la historia, distintos hitos han consolidado esta visión reduccionista de la naturaleza, que 

persiste en las sociedades actuales e influencia las formas en que los pueblos se vinculan 

con sus territorios. Como señala Astrid Ulloa: 

 

La naturaleza se siente, conceptualiza y construye de manera diferente de acuerdo con 

procesos sociales basados en contextos materiales, instituciones sociales, nociones 

morales, prácticas culturales e ideologías particulares. Estas prácticas, concepciones y 

nociones establecen maneras de percibir, representar, interpretar, usar e interrelacionarse 

con las entidades no humanas. Género, clase, raza, edad, prestigio social y etnicidad son 

conceptos que también atraviesan las construcciones sobre la naturaleza, dando como 

resultado diversos significados sobre la misma. (Ulloa 2001, 189) 

 

La ciencia moderna ha jugado un papel determinante en la consolidación de esta 

perspectiva al adoptar un enfoque funcionalista y mecanicista del mundo natural. Bajo 

esta óptica, la naturaleza es concebida como un objeto inerte, distante y pasivo, separado 

de un observador que se posiciona como sujeto externo capaz de investigar y conocer 

desde la “objetividad” y el rigor científico. Esta separación metodológica reproduce y 

profundiza la desconexión ontológica entre el ser humano y la naturaleza (Eschenhagen 

2017). 

Así, la vida, lo vivo y la naturaleza misma se convierten en objetos cuantificables, 

medibles, planificarles y, finalmente, mercantilizables. Este enfoque cosifica y despoja a 

la naturaleza de sus múltiples dimensiones simbólicas, espirituales, éticas y afectivas, 



53 

agudizando aún más la fractura entre los seres humanos y el mundo natural, y ampliando 

la brecha entre ambos hasta convertirla en una ruptura estructural. 

El lenguaje que la modernidad capitalista instituye sobre la naturaleza implica su 

cosificación; decreta la muerte de la naturaleza, su destitución como entidad viviente, 

espiritual y sintiente (Serje 1999). Esto involucra la articulación de una nueva lengua, un 

nuevo sistema integral de significación a través del cual no solo representamos el mundo, 

sino que lo dotamos de una nueva forma de ser y de existir, determinada por el valor y el 

sentido que le asignamos, pero, sobre todo, por la manera en que lo percibimos y sentimos 

desde y a través de nuestros cuerpos. 

Fernando Coronil (1997) introduce el concepto de colonialidad de la naturaleza 

para referirse a los discursos y prácticas que, desde la Europa posterior al Renacimiento, 

han clasificado jerárquicamente todos los aspectos de la vida, situando a los no-modernos, 

a los llamados primitivos y a la naturaleza en la parte inferior de esa escala. Héctor 

Alimonda (2011) retoma esta idea desde la Ecología Política Latinoamericana, señalando 

cómo la naturaleza ha sido concebida como una esfera separada del dominio humano, 

subordinando tanto el cuerpo como el entorno natural e incorporándolos en mercados 

regidos por lógicas extractivistas y de acumulación de capital. 

En este sentido, Arturo Escobar (2011) plantea la existencia de una colonialidad 

de la naturaleza, expresada a través de discursos y prácticas que consolidaron, desde el 

Renacimiento europeo, una visión jerárquica de la vida, donde lo moderno, lo racional y 

lo humano ocupan la cúspide, mientras que la naturaleza y los pueblos no occidentales 

son relegados a los márgenes de la existencia. 

Esta relación se inscribe en el marco más amplio de la colonialidad, sustentada 

durante siglos en esquemas evolutivos y en la noción de progreso lineal. En este esquema, 

la industrialización y el consumo constituyen el horizonte civilizatorio, donde una 

naturaleza cosificada se convierte en condición indispensable para garantizar el 

crecimiento económico. La única vía para que las sociedades alcancen esta supuesta 

realización es mediante la acumulación de bienes, impuesta por políticas económicas 

neocoloniales provenientes de los países denominados desarrollados. Estas políticas han 

generado sistemáticamente procesos de despojo territorial, incremento de la violencia e 

intensificación de las injusticias sociales (Gadotti 2003). 

Este sistema económico no solo configura las dinámicas de apropiación de la 

naturaleza, sino que también modela las formas de relacionamiento con la vida, 

instaurando valores políticos, éticos e ideológicos que consolidan una cultura 



54 

depredadora. En este marco, se produce un metabolismo necro económico, donde la vida 

es sometida a un proceso constante de sacrificio en función de la acumulación de capital, 

como lo señala Machado (2010). 

Este metabolismo necro económico ha sido influenciado significativamente por la 

sociedad industrial de mercado, la cual ha concebido lo natural y la relación con ello de 

múltiples maneras, pero principalmente desde la lógica del control y el dominio, orientada 

a satisfacer las necesidades y deseos humanos. Pierre Bourdieu (1996) plantea la 

necesidad de “desnaturalizar” lo social, es decir, historizar aquello que parece más natural 

dentro del orden social. Esto implica descifrar los signos del discurso, exponer las 

imágenes, representaciones y categorías que se utilizan al apropiar la “naturaleza”, con el 

fin de producir bienes, riqueza y significados sobre la realidad. 

Esta intención de descifrar estas relaciones, aunque pueda parecer ficticia o 

meramente metafísica, es profundamente real, ya que en este proceso se forjan y 

reformulan constantemente las estructuras simbólicas de nuestra sociedad y nuestras 

relaciones, reinventando así nuestro universo simbólico. Desde la perspectiva de las 

ciencias sociales, la naturaleza es un producto humano (Serje 1999). Esta noción no tiene 

existencia más allá del ámbito discursivo que la define y la convierte en una tecnología 

de poder efectivamente operante en sociedades específicas (Swyngedouw 2011). 

Estos paradigmas clásicos han puesto en riesgo no solo la vida en el planeta, sino 

también la propia existencia humana, al promover una cultura de descuido que relega los 

saberes y las prácticas necesarias para el cuidado de la vida, la naturaleza y los territorios. 

De esta manera, nos encontramos ecológicamente desintegrados, incapaces de percibir el 

mundo como un entramado de interrelaciones, y así mismo actuamos: fragmentados, 

espiritualmente entorpecidos, emocionalmente desconectados y alienados de nosotros 

mismos. Creyéndonos máquinas insensibles, negamos el cuerpo y, con ello, nuestra 

propia biología y naturaleza como vehículos para el cohabitar. Esta desconexión nos 

impide cultivar lo que Leonardo Boff denomina la “lógica del corazón”, una forma de 

conocimiento y relación basada en el sentir profundo y el cuidado amoroso de la vida 

(Boff, 2002). 

En este sentido, resulta pertinente incorporar los planteamientos de Philippe 

Descola (2005), quien en su obra Más allá de naturaleza y cultura propone una tipología 

de ontologías que permite ampliar la comprensión de las relaciones entre humanos y no 

humanos más allá del binarismo propio del pensamiento occidental moderno. Descola 

identifica cuatro esquemas ontológicos predominantes: el naturalismo, característico de 



55 

la modernidad occidental, que separa radicalmente la cultura humana de una naturaleza 

inerte y objetivable; el animismo, presente en muchas comunidades amazónicas e 

indígenas de Abya Yala, donde los seres no humanos poseen interioridad y agencia; el 

totemismo, que establece una continuidad físico-espiritual entre colectivos humanos y 

especies naturales; y el analogismo, más propio de las cosmovisiones andinas y asiáticas, 

donde el mundo se entiende como una red de correspondencias entre entidades singulares. 

Este enfoque ontológico permite superar el riesgo de esencializar o romantizar las 

formas de vida de los pueblos originarios, al reconocer que estas también están 

atravesadas por contradicciones, hibridaciones y tensiones internas derivadas de su 

inserción en el mundo contemporáneo. Así, la investigación no busca presentar una 

oposición binaria entre una naturaleza sagrada y comunidades puras frente a una sociedad 

occidental destructiva, sino comprender la complejidad de los procesos educativos que se 

entretejen en contextos de disputa, sin perder de vista los horizontes emancipatorios que 

emergen desde la resistencia y la creatividad de las colectividades. 

inalmente, es precisamente en este cruce de caminos entre prácticas educativas, 

contextos sociales y ontologías diversas donde la propuesta de Descola adquiere mayor 

relevancia. Para cerrar este apartado, resulta valioso integrar una reflexión que no solo 

sitúe las categorías ontológicas en juego, sino que además reconozca los límites de una 

lectura que se apoye en dicotomías absolutas. Las experiencias de educación en la 

naturaleza que dialogan con cosmovisiones ancestrales pueden leerse como expresiones 

contemporáneas de esquemas animistas o analogistas, en contraste con el naturalismo 

dominante en la educación occidental. Sin embargo, estas experiencias no se ajustan de 

manera pura a una sola ontología, sino que muchas veces articulan elementos híbridos, 

revelando la complejidad de los procesos de transformación. Esta perspectiva permite 

situar el análisis más allá de una idealización de las epistemologías del sur y abre la 

posibilidad de comprenderlas en su dinamismo, contradicciones y potencia creadora. 

Desde esta mirada, la incorporación de Descola no pretende relativizar la potencia 

política y cultural de los saberes ancestrales, sino inscribirlos en una conversación crítica 

más amplia sobre cómo distintas culturas organizan sus relaciones con lo no humano. Al 

hacerlo, se amplía el horizonte teórico para pensar las pedagogías de la naturaleza como 

territorios en disputa, donde se entrecruzan resistencias, resignificaciones y posibilidades 

de reconfiguración de los vínculos entre humanidad y entorno. Esta complejización 

resulta clave para sostener una educación crítica y situada, que no sacraliza ni idealiza, 

sino que escucha, dialoga y transforma. Las experiencias de educación en la naturaleza 



56 

que dialogan con cosmovisiones ancestrales pueden leerse como expresiones 

contemporáneas de esquemas animistas o analogistas, en contraste con el naturalismo 

dominante en la educación occidental. Sin embargo, estas experiencias no se ajustan de 

manera pura a una sola ontología, sino que muchas veces articulan elementos híbridos, 

revelando la complejidad de los procesos de transformación. Esta perspectiva permite 

situar el análisis más allá de una idealización de las epistemologías del sur y abre la 

posibilidad de comprenderlas en su dinamismo, contradicciones y potencia creadora. 

 

2. Somos naturaleza: esta relación en las experiencias educativas 

El diálogo con diversas experiencias educativas enriquece las maneras en que se 

piensan y caminan procesos alternativos para tejer una nueva enunciación del mundo. En 

particular, nos interesa destacar la forma en que estas experiencias conciben la naturaleza.  

A través de los diálogos y el despliegue metodológico de esta investigación, fue 

posible rastrear algunas nociones que sobre como conciben la naturaleza y cuál es el lugar 

dentro de los procesos educativos y pedagógicos de cada experiencia. Aquí abordaremos 

algunos puntos en común, pero más que una síntesis, proponemos un ejercicio de 

desenrollar en el dialogo y enrollar algunas reflexiones, y puntos de discusión que 

aportaron estas experiencias.  

 

2.1. Ser humano integrado 

Las experiencias educativas analizadas conciben al ser humano como una especie 

más dentro del ecosistema de la Tierra: parte de la naturaleza y naturaleza misma. Estas 

experiencias educativas se consolidan y construyen y se posicionan desde una 

epistemología alternativa o una epistemología otra, en la que el quehacer educativo 

implica adentrarse en otros sentidos y sentires del mundo. Así, habitan una formar de 

existencia que reconoce la sacralidad de la naturaleza e importancia de la memoria 

ancestral y la necesidad de saberes para sostener la vida. 

 

Amalaka es un sueño para mí como maestra, pero también lo es para los niños, porque 

sienten que es un espacio propio, donde aprenden de manera distinta. Esa es la esencia de 

Amalaka, y también es algo muy familiar para mí, porque hago parte de una comunidad 

indígena, y desde allí entendemos que somos guardianes de la vida. En la cosmovisión 

andina somos guardianes de la Madre Tierra, de la Pachamama, quien nos provee de todo 

lo que necesitamos: agua, alimento y lo esencial para subsistir. 

Desde ese lugar que soy, como integrante del pueblo Yanacona del Cauca, siento 

que hay una conexión muy fuerte entre nuestra filosofía de vida y la esencia de AMalaka. 

Porque aquí la educación se ve desde otra perspectiva, no es solo la enseñanza tradicional 

de ciencias sociales, naturales, matemáticas, lectura o escritura. Es mirarlas desde otra 



57 

historia, desde otras voces, desde conocimientos que muchas veces ni siquiera se cuentan 

en la escuela. Es darle otro giro a la educación. donde viene justamente de la necesidad 

de los pueblos originarios de construir una educación propia, desde su visión, desde sus 

prácticas y saberes. 

En la reserva es posible transversalizar toda la vida y el aprendizaje. Así podemos 

proponer una educación que se conecta con lo que somos, con nuestra relación con la 

naturaleza, y con una mirada distinta a esa que muchas veces nos ha vendido la ciudad o 

la tecnología. (Lizeth Samboní 2023, entrevista personal; ver Anexo 2) 

 

La naturaleza se percibe como un espacio de liberación y sanación, donde los 

procesos educativos facilitan el reconocimiento personal y corporal. El contacto con el 

entorno natural permite a los estudiantes experimentar un proceso de introspección y 

autoconocimiento. Además, el cuidado por el territorio y la vida se convierte en un 

componente central del proceso pedagógico. 

En esta línea, emerge la devoción a la naturaleza, considerando el entorno natural 

como un santuario. Los conceptos de sacralidad de la vida y existencia de los territorios 

se integran en el currículo, fomentando una relación respetuosa y reverente con la tierra. 

A través de rituales y prácticas educativas que celebran la naturaleza, los niños y niñas 

desarrollan una sensibilidad especial por el territorio y todo lo que les rodea, aprendiendo 

a valorar, cuidar y sostener la vida.  

 

Cuando ellos se gradúan del colegio, cuando se gradúan de Malacca, dejan sembrado un 

árbol. Durante el año siembran muchos árboles,Pero ese día de su graduación adoptan un 

árbol, lo siembran y lo dejan sembrado.Ese mismo día, van, abren el hueco, siembran su 

arbolito y hacen un juramento. Es un juramento al árbol y al planeta Tierra, en el que se 

comprometen a medirle a diario la temperatura al planeta y a cuidarlo.Es una ceremonia 

muy bonita, un ritual de paso. (Nancy Bolaños 2023, entrevista personal; ver Anexo 4) 

 

Esta perspectiva guarda cierta afinidad a lo que nos platea Capra, quien señala 

que, la visión del mundo emergente ve el universo como un todo dinámico e 

interconectado, en el que los seres humanos no están separados de la naturaleza, sino que 

son una parte intrínseca de la red de la vida (Capra1996).  

 

Reconocemos que la naturaleza es sabia y profundamente sanadora. A través de la 

interacción directa con el entorno natural es posible encontrar tranquilidad, bienestar e 

incluso procesos de sanación emocional y física.Es importante pensar en la sanación 

como parte fundamental de la educación. Un niño que aprende a ser amable con un animal 

es un niño sensible, capaz de relacionarse con respeto y empatía no solo con otros seres 

vivos, sino también con la naturaleza misma. 

Como seres humanos, somos animales egocéntricos que hemos moldeado nuestro 

entorno a nuestra conveniencia, olvidando muchas veces que somos solo una especie más 

dentro de un ecosistema compartido. Por eso, parte de nuestro trabajo pedagógico es 

ayudar a que niños y niñas puedan sentirse parte del universo, reconociendo que existen 

otros procesos de conciencia, de aprendizaje y de sanación, más allá de los estímulos 



58 

puramente cognitivos. La naturaleza es muy sabia y nos ofrece constantemente 

aprendizajes (Jesus Vargas 2023, entrevista personal; ver Anexo 1) 

 

La necesidad de replantear nuevos paradigmas de pensamiento implica búsquedas 

de nuevas percepciones de la realidad, con implicaciones profundas no solamente en la 

comprensión de los sistemas vivientes, de organismos, de sistemas sociales y los 

ecosistemas, sino también en ámbitos como los negocios, la política, la educación y la 

vida cotidiana (Capra 1996, 29). 

El cambio de paradigma requiere una nueva visión integradora y holística, que 

reconozca la interconexión entre lo humano y la naturaleza. Este enfoque promueve una 

transformación profunda de los modelos de desarrollo, evidenciado en nuestras prácticas 

cotidianas y en la forma en que organizamos y nos relacionamos con el mundo. Más que 

un simple discurso filosófico, este nuevo paradigma busca convertirse en un movimiento 

amplio que desafíe el colonialismo y el antropocentrismo, entendiendo la complejidad de 

los sistemas vivos (1996).  

En la experiencia educativa Granja Escuela Amalaka, una de sus clases 

indispensables es salud y naturaleza. 

En Amalaka, cuando hablamos de salud y naturaleza, lo hacemos desde una mirada 

integral. 

¿Por qué hablamos de salud? Porque cuando estamos en armonía con la 

naturaleza, cuando estamos en paz con nuestro entorno, eso se refleja en nuestra salud. 

¿Y por qué salud? Porque respirar aire limpio, consumir agua de calidad y convivir en 

equilibrio con los animales que habitan cada ecosistema, es salud. 

Y hablamos de naturaleza, porque más allá de la biología —que es el estudio de 

lo vivo—, entendemos la naturaleza como el gran todo que nos rodea, la naturaleza es la 

madre dominante de todo. Es el principio de la vida. Nosotros solo como residentes 

temporales aquí, mientras que la naturaleza lleva millones y millones de años 

evolucionando, adaptándose, transformándose y expresándose en formas de vida que van 

desde lo microscópico hasta lo más majestuoso, como un cóndor en vuelo. 

Aquí, lo que los niños y niñas aprenden es a respetar, a valorar y a reconocer esa 

riqueza natural, porque hemos ido perdiendo esa relación directa.  

De esa forma aprendemos directamente, a través de experiencias reales, de lo que 

podemos palpar. No hay necesidad de imaginarlo o recrearlo en la mente desde un libro; 

aquí lo vivimos. Y cuando lo vives, lo interiorizas y el aprendizaje se vuelve significativo. 

Esa es la verdadera importancia de la salud y la naturaleza para nosotros. Aquí 

hay un mundo entero por descubrir, y ha sido un proceso maravilloso. Los niños y niñas 

aprenden, pero no olvidan. Una cosa es memorizar algo para una prueba, y otra es 

aprenderlo a través de la experiencia directa con la naturaleza. Ese conocimiento se queda 

para siempre. (Alejandro Vivas 2023, entrevista personal; ver Anexo 5) 

 

Volver a la naturaleza como maestra, desde esta concepción, implica reconocer 

cómo emerge la vida, trascendiendo la visión de los entornos naturales y socioambientales 

como simples recursos didácticos dentro de la educación ambiental. Se trata de 



59 

reconsiderar la naturaleza como un sujeto educativo valorándola en términos intrínsecos, 

como portadora de conocimientos y saberes diversos, con sus propios canales de 

comunicación, ritmos, ciclos y articulaciones. Desde una perspectiva holística, se 

posibilita que los seres, plantas, piedras, paisajes, entre otros hablen y se expresen en los 

procesos coeducativos, en lugar de ser encerrados a priori en nuestras teorías y lenguajes 

(García 2018). 

 

También entendemos a la naturaleza como una maestra. Es ella la que viabiliza esos 

procesos de aprendizaje. Observar, estar allí, respirar aire puro, compartir aprender el 

valor de la vida y del entorno. Cada ser vivo era una fuente de aprendizaje. (Jhonny 

Alvarado 2023, entrevista personal; ver Anexo 7) 

 

También, implica una visión alternativa de la educación en el contexto de la 

educación popular, y de disciplinas del saber y planteamientos conceptuales que buscan 

salir del predominio de la ciencia hegemónica y gestar discusiones desde el pensamiento 

crítico, y que marcan caminos y alternativas que se mantienen y perduran en el tejido del 

pensamiento propio de América Latina. Se trata de una educación que desafía el statu 

quo, reconociendo la interdependencia entre los seres humanos y la naturaleza. En última 

instancia, es un movimiento hacia un nuevo paradigma de convivencia armoniosa entre 

todas las formas de vida en nuestro planeta. 

 

la misión, de volver a reconocernos como hermanos, que estamos compartiendo la misma 

madre que es nuestra madre tierra, que tenemos el mismo padre que es nuestro padre sol 

y que nuestra misión es vivir en armonía y compartir en este hermoso planeta. 

Entonces, eso se llama educación de la vida, porque en la vida todo está integrado, 

está el emprendimiento, está el cuidado de la madre tierra, están los números, están las 

letras, todo está integrado, esa es una educación con sentido, con conciencia y conexión 

con la vida y la madre tierra. (Ina Vandervenger 2023, entrevista personal; ver Anexo 6) 

 

El enfoque educativo predominante ha generado una percepción de la naturaleza 

como algo separado de nosotros mismos y de sus propios procesos de reproducción de la 

vida, lo que ha resultado en una desconexión del sujeto consigo mismo, con los otros y 

con el entorno que habita. Heike Freire, menciona, de manera irónica, en una entrevista 

con Carl Honoré, sobre cómo los jóvenes y niños de hoy pueden tener más de 400 amigos 

en Facebook, pero no tienen ni uno solo para bajar a jugar al parque (Freire 2018. 22). El 

relacionamiento social cada vez es más complejo; habitamos lugares ajenos a nosotros, 

no conocemos al vecino, y tampoco nos atrevemos a saber un poco más. La idea de que 

el ser humano es un ser social parece anulada en esta época, pues cada vez somos más 

solitarios y aislados.  



60 

En este nuevo paradigma en formación, somos parte de un mismo ecosistema 

interdependiente e interactivo, donde todas las partes se ven afectadas mutuamente, en 

una dialéctica inherente al ser. Se trata de una apuesta por movilizar, crear y transformar 

esos modos de vida necrófilos, en los que comprender que la Tierra es un ser vivo, no una 

máquina. Y nosotros, los humanos, somos solo una parte de su compleja red de vida 

(Capra 1996). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 

Capítulo segundo 

Prácticas educativas en estas nuevas relaciones con la naturaleza 

 

 

En este capítulo nos adentramos en las prácticas educativas que emergen desde 

las experiencias pedagógicas que dialogan y tejen nuevas formas de relación con la 

naturaleza. Más allá de las metodologías tradicionales que centran el aprendizaje en el 

aula y en contenidos prediseñados, estas experiencias proponen procesos pedagógicos 

vivos, donde el territorio, la tierra, los ciclos naturales y el encuentro con la vida misma 

se convierten en dispositivos didácticos y escenarios de aprendizaje. 

Partimos de la comprensión de las didácticas orgánicas, una noción que invita a 

repensar la enseñanza como un proceso enraizado en el contexto natural y cultural donde 

sucede. A través de una breve reflexión sobre la didáctica convencional y su función en 

la escuela tradicional, se propone evidenciar cómo, en estas experiencias educativas, la 

didáctica se transforma y se entrelaza con el territorio, las estaciones, los ciclos vitales y 

las dinámicas propias de cada ecosistema. En este sentido, las didácticas orgánicas 

rompen con la lógica mecanicista y fragmentada de la enseñanza escolarizada y abren el 

camino a una pedagogía situada, sensible y atenta a las voces de la naturaleza. 

En este sentido, también abordamos los procesos de evaluación, que se desmarcan 

de la lógica competitiva y de medición homogénea de logros, para convertirse en procesos 

de autoevaluación inspirados en la observación de la naturaleza misma. Como un árbol 

en el bosque, cada persona reconoce y acepta su propio proceso de crecimiento, 

entendiendo que cada semilla germina a su ritmo y cada ser es indispensable para la vida 

del conjunto. La evaluación deja de ser un juicio externo para transformarse en un 

ejercicio de autoconocimiento y valoración de los propios ciclos y aprendizajes. 

Asimismo, exploramos cómo la investigación se configura como una práctica 

educativa central, enmarcada en el principio de “conocer para transformar”. En estas 

experiencias, investigar no es una actividad reservada para momentos o asignaturas 

específicas, sino una actitud permanente de curiosidad, observación y diálogo con el 

entorno. Conocer el territorio, comprender sus dinámicas y tensionarlo desde preguntas 

propias permite una educación atenta al contexto, comprometida con la transformación y 

la construcción de un sentido profundo de pertenencia. 



62 

Finalmente, la educación con las manos en la tierra cierra este recorrido, 

resaltando cómo el trabajo directo con la tierra es un acto pedagógico en sí mismo. En 

estas prácticas, la granja, la huerta, el cuidado de los animales y el sostenimiento de los 

espacios comunitarios no son actividades extracurriculares, sino el corazón del proceso 

educativo. Cuidar la vida y entender los ciclos ecológicos a través del cuerpo, las manos 

y los sentidos, permite a niñas, niños y jóvenes comprender que aprender es también 

cuidar y transformar su entorno inmediato. 

Así, este capítulo invita a descubrir cómo, en estas experiencias pedagógicas, la 

educación se despoja de sus ropajes escolares para convertirse en un acto profundamente 

vital: aprender es observar, sembrar, transformar, cuidar, investigar y, sobre todo, habitar 

el mundo de una manera más consciente y armónica. 

 

1. El territorio y sus saberes ombligados 

La idea de ombligarse4, sugiere que tener un centro no es solo un punto de partida, 

sino también un medio para sentirse conectado con la tierra. Para este contexto, los 

saberes que emergen de esta conexión pueden considerarse saberes ombligados en el 

territorio, ya que se construyen desde dinámicas locales, cotidianas y situadas. Esto 

implica un cambio significativo pues disputa la producción de la naturaleza como recurso 

y, en su lugar, se posiciona la naturaleza como sujeto o ente sacralizado, inherente al ser 

humano. En el proceso de aprendizaje, la naturaleza adquiere un papel central, no solo 

como un recurso didáctico, como se mencionó en un capítulo anterior, sino también como 

un ente educativo que despierta devoción, ritualidad y conocimientos. 

Al observar y dialogar con estas experiencias educativas, en las que el territorio y 

el contexto son el hilo conductor y el eje que articula toda la praxis educativa, se rompe 

con la visión tradicional de la escuela y su concepción de los procesos educativos.  

 

Amalaka es una reserva, y en la reserva hay una escuela. Como hay una escuela, el deber 

de la escuela es investigar la reserva. Nuestro deber ser es construir conocimiento desde 

la escuela con la reserva. 

Nuestros estudiantes producen conocimiento e investigación porque tenemos una 

reserva como contexto. No hay muchos colegios-reserva en Colombia. Esto nos hace 

 
4 El “ombligarse” es una práctica ancestral tanto indígena como afrodescendiente, transmitida por 

las parteras. Este ritual, realizado por las mujeres, establece una relación inextricable con la naturaleza. 

Consiste en enterrar la placenta y el cordón umbilical debajo de un árbol o en un lugar significativo de la 

casa, como la cocina. De este modo, se enraíza al recién nacido con su territorio, creando un profundo 

sentido de pertenencia y una conexión de defensa hacia el lugar donde reside su ombligo. El ombligamiento, 

como acto ritual y simbólico, convierte en indisoluble la relación entre el ser, la naturaleza y el territorio 

(Lozano 2016). 



63 

entender que, al estar en una reserva, todo nuestro corazón entra en procesos de 

investigación en términos de conocimiento a través de ella. La reserva es nuestro corazón. 

Es una reserva de 12 hectáreas, con biodiversidad y especies endémicas, y eso 

permite que, con los niños, la experimentación y la pedagogía activa sean mucho más 

fluidas y menos “contaminadas”. Es una educación menos contaminada: te contamina 

menos y te respeta más como ser humano. Amalaka te respeta más como ser humano. Y 

la reserva tiene que ver con eso. 

Por eso, la educación ambiental es fuerte en Amalaka; la biología, la química… 

todo es fuerte aquí porque nuestro corazón está en ella. (Manolo 2023, entrevista personal; 

ver Anexo 3) 

 

Estas propuestas de educación arraigada al contexto no solo consideran las 

dinámicas ecológicas, sino también las socioeconómicas y culturales, reconociéndose 

como parte de un entramado ecosocial más amplio. Desde el metro cuadrado habitado 

hasta la complejidad del territorio, esta educación se vincula con los movimientos y 

dinámicas cotidianas, locales y comunitarias, en diálogo con el entorno y quienes lo 

habitan. 

Una educación ombligada, arraigada, con los pies en la tierra y en los territorios, 

permite “sentipensar” la realidad, desarrollar una lectura crítica y cultivar una pulsión 

transformadora. Entendemos, entonces, que transformar es transformarse. De esta 

manera, se establece una relación dialógica con la realidad, no solo en términos 

ecológicos, sino también en su dimensión social y comunitaria. Esta relación nos 

proporciona horizontes y bases para el accionar pedagógico y educativo, evitando la 

construcción de espacios-burbuja que se aíslen de su contexto. Así, también se repiensan 

y recrean las formas en que construimos conocimiento, reconociendo la necesidad de un 

giro ontológico y epistémico en el que el sostenimiento de la vida —en su dimensión 

ecosocial— sea la esencia del ser-en-el-mundo. 

Esta conciencia de pertenencia, de tener un refugio, un lugar, una casa, podrían 

potencialmente transformar las relaciones de poder y dominación, integrando una visión 

y dimensión participativa, es decir, dialógica y convivencial (Maturana 2001). Sin 

embargo, esto no es automático, pues los espacios que deberían ser refugios también 

pueden ser escenarios de violencia y opresión. Por ello, la educación tiene el reto de 

contribuir a la construcción de relaciones de cuidado, justas y horizontales, donde el 

sentido de pertenencia no solo brinde arraigo, sino también seguridad y dignidad.  

En lugar de concebir los entornos naturales y socioambientales únicamente como 

recursos didácticos en prácticas educativo-ambientales, es posible replantear la naturaleza 

como un "sujeto educativo" (García 2018). Este cambio de perspectiva fomenta un 

enfoque pedagógico que no solo instruye sobre la naturaleza, sino que también la 



64 

reconoce como un actor activo en la construcción del conocimiento y en el proceso 

educativo. 

Esta territorialización de la educación, o una educación territorializada, al obtener 

estos saberes ombligados, que resultan en nuevos conocimientos situados y cercanos a la 

vida propia y sus condiciones, se alinea con la lectura de la realidad que propone Freire 

(1970): una educación en la que el contexto y la vida cotidiana sean la puerta del 

aprendizaje, constituyendo saberes para la vida en la vida y aprender, conociendo, 

construyendo y a su vez, transformando.  

El territorio se erige como un escenario fundamental para la construcción de 

conocimiento y aprendizaje. Si se parte de una pedagogía de la cotidianidad y se busca 

establecer conexiones tangibles con las experiencias de los estudiantes, este primer 

momento pedagógico implica sumergirse en vivencias concretas y palpables que son 

punto de partida para la construcción de conocimientos (Sauvé 2005). Pensar en el 

territorio como punto de partida le suma un gran valor a la educación que se hace. Sin 

embargo, este vínculo no está consciente, pues muchas veces la escuela sigue siendo un 

espacio separado de la vida cotidiana de los estudiantes. Aunque la educación en la 

naturaleza o en contextos comunitarios pretende fortalecer esa relación, persisten 

tensiones entre lo que se aprende en la escuela y lo que se vive en casa y en la comunidad. 

Al asumir la cotidianidad y la relación con los otro como un deber ser, junto con 

la necesidad de decidir, interactuar, crear, consensuar, se propende por la solidaridad y 

colaboración, gestando relaciones horizontales, y un cambio en el sentir mesiánico del ser 

humano. Se quiebran los valores de competencia y se prioriza el reconocimiento del otro, 

ya sea humano o no humano, valorando la vida en todas sus formas y expresiones. 

 

Figura 5. Recorrer para conocer el territorio 

Fuente y elaboración propias. 



65 

 

Como nos resalta Korol (2015), el ciclo educativo se completa a través de la acción 

transformadora. Este enfoque no se limita a la mera adquisición de conocimientos, sino 

que aboga por su aplicación activa para generar cambios significativos en las relaciones 

entre las personas, las comunidades y los territorios. La construcción de conocimiento 

requiere una fase de reflexión sobre las experiencias vividas, la formulación de desafíos 

y la generación de interrogantes que estimulen el pensamiento crítico (Korol 2015). Este 

proceso no solo amplía la comprensión individual, sino que también fomenta la capacidad 

de cuestionar y analizar las dinámicas territoriales y socioambiental. Por esto, una 

pedagogía biofílica, donde el centro es la vida y en consonancia con la pedagogía de la 

Tierra, adquiere relevancia ante los desafíos actuales. 

El territorio se convierte en un elemento clave para el proceso educativo. Los 

espacios naturales y comunitarios se utilizan como escenarios palpables y materiales para 

el proceso de aprendizaje. Los estudiantes tienen la oportunidad de explorar y aprender 

de su entorno, lo que les permite desarrollar un vínculo más profundo y significativo con 

la naturaleza y la comunidad. Se aprovechan los territorios como espacios educativos y 

de investigación, donde los estudiantes tienen la oportunidad de explorar y defender su 

entorno, contribuyendo a consolidar los modos en los que se quiere habitar y vivir en el 

mundo. 

 

En Amalaka se viene haciendo un proceso de 28 años de concientización. Las personas 

fundadoras de Amalaka fueron visionarias y supieron que el ser humano, el ciudadano de 

este siglo, venía con ese deber ser verde. Sembraron una escuela bastante adecuada para 

nuestros tiempos, es una escuela sensata. Está acorde con el tiempo, es una escuela que 

te lleva en cierta congruencia con lo que está sucediendo. 

Pero otros procesos pedagógicos te sacan del tiempo y no te sitúan. Otra 

educación te saca y te disgrega de la realidad, y no te pone en este planeta y lo que está 

pasando. Amalaka es una escuela en la tierra, y al estar en la tierra es más concreta. Se 

aprende haciendo, siendo y creando. (Manolo 2023, entrevista personal; ver Anexo 3) 

 

En Amalaka, los salones de clase no se limitan a espacios cerrados; el bosque, el 

río, la montaña y las malokas se convierten en lugares de aprendizaje y convivencia. Estos 

entornos naturales ofrecen a los estudiantes un contexto basto en experiencias sensoriales 

y emocionales, facilitando una educación que trasciende y trasforma distintas 

dimensiones de su vida. Las malokas, en particular, actúan como espacios de encuentro, 

participación y reflexión, promoviendo el intercambio de conocimientos, la participación 

y la autonomía.  



66 

La observación y la acción, mediante el método de tanteo experimental, que la 

Granja Escuela Amalaka basa en la propuesta de Freinet, se plantean como prácticas 

significativas para la construcción de conocimiento. Aprender de la naturaleza no se 

reduce a la absorción pasiva de información o a la mera observación, sino que implica 

una participación activa en la vida.  

De igual forma romper con esta forma jerárquica de la naturaleza y trasladar esta 

noción a la sacralización de esta, genera una conexión espiritual, algo crucial en una época 

donde la ausencia espiritual es cada vez más frecuente. En este sentido, la espiritualidad 

entendida como la capacidad de sentirse parte de un todo y de esa forma, honrar, respetar 

y cuidar.  

Pensar en una educación ombligada al territorio se convierten en oportunidades 

educativa y política, donde cada experiencia es una lección sobre la importancia de la 

resistencia y la protección la vida y el territorio. Estos entornos naturales se convierten en 

espacios para la introspección, la sanación y el autoconocimiento. 

 

2. Didácticas orgánicas 

Para entender a qué se refiere el enunciado de didácticas orgánicas, inicialmente 

haremos una breve definición de la didáctica y la importancia que esta tiene en el proceso 

de enseñanza y aprendizaje, a su vez, evidenciaremos cómo las experiencias educativas 

emplean esta didáctica y porque como parte de la reflexión y tejido de este dialogo se 

propone hablar de didácticas orgánicas.  

La didáctica se ha considerado como el arte de la enseñanza (Comenius 1986), 

desde el enfoque educativo se han desplegado diferentes discusiones, considerándose una 

ciencia que ha desarrollado métodos y procesos dentro de la pedagogía. También, se 

considera a la didáctica como una forma de organizar el conocimiento para favorecer la 

comprensión de este, la didáctica es la ciencia que tiene por objeto enseñar el arte de 

enseñar, organizando y estructurando el conocimiento de manera que sea comprensible 

para todos, esto como una noción clásica y básica de la didáctica (Comenius 1986). 

Desde un enfoque liberador, Freire (1970) redefine la didáctica y la establece 

como un proceso de cocreación del conocimiento, en donde se establece desde un diálogo 

horizontal y se manifiesta como un acto político, que está cargado de intencionalidad de 

transformación y reflexión crítica. Así mismo pensar la didáctica como parte del 

aprendizaje activo en donde el conocimiento debe ser descubierto por sí mismo a través 

de la exploración y es así como la didáctica es ese vehículo para ese descubrir.  



67 

Ahora bien, nos centraremos en lo que vamos a enunciar como dispositivos 

didácticos y su papel crucial en las practicas pedagógicas. Estos dispositivos son marcos 

de acción diseñados para facilitar y propiciar la construcción de aprendizajes, pueden 

clasificarse en dos tipos: procedurales e instrumentales (Morales 2012). Los dispositivos 

procedurales se centran en recursos simbólicos que facilitan el aprendizaje a través de 

relaciones, como la resolución de problemas. Por otro lado, los dispositivos 

instrumentales son objetos concretos, como materiales didácticos y mobiliario escolar, 

que se utilizan para alcanzar objetivos específicos en el proceso educativo (Morales 

2012). 

De esta forma en este dialogo la naturaleza, el territorio y los elementos de 

naturaleza cumplen una función fundamental para el proceso de aprendizaje y hace parte 

de una práctica educativa que hace ruptura con las didácticas usadas convencionalmente 

en la escuela. Es un dispositivo didáctico los dos tipos, configurado en estas propuestas 

de educación. 

Las Didácticas Orgánicas5 representan una alternativa en la manera de concebir la 

enseñanza y el aprendizaje, planteando una educación más participativa, creativa y 

relacional. A través de la mediación pedagógica y el uso de dispositivos didácticos 

encontrados en la naturaleza, se busca empoderar a los estudiantes en la construcción de 

su conocimiento y en su desarrollo integral. 

En las didácticas orgánicas se evidencian también unas prácticas educativas como 

los recorridos, paseos, excursiones, entre otros, que se hacen en el territorio, en donde el 

bosque, las plantas, los árboles, el río, los animales, son un aula viviente e intencionada 

en la que aprenden sobre especies, hábitats, interacciones ecologías, a su vez que pueden 

desarrollar habilidades de observación y conexión con sus entornos. A demás de ser un 

elemento que motiva a la curiosidad y la pregunta, en la que dinamiza la construcción de 

conocimiento colectiva, el dialogo horizontal, entre otros. 

 

Hay niños cuyos intereses se despiertan justo por esa cercanía con la fauna, con la 

microfauna y la macrofauna. Desde un insecto diminuto hasta una liebre que cruza entre 

la hierba. Todo puede ser el inicio de una investigación, de una conversación, de un 

proyecto. ¿Cómo vive? ¿Qué come? ¿Por qué está aquí? ¿Qué función cumple en el 

 
5Propongo el concepto de didácticas orgánicas como aquellas que emergen del entramado de 

diálogos y experiencias compartidas, definiéndose como una búsqueda de estrategias didácticas vivas, 

interconectadas, tangibles, vivenciales y flexibles. Su propósito es facilitar la integración de saberes 

diversos y la cocreación de conocimiento a través de la experimentación con el mundo que nos rodea. 

Este proceso de aprendizaje se nutre de la curiosidad, la exploración y la interacción constante con 

el entorno. Se denominan orgánicas porque son emergentes, se construyen de manera horizontal y 

espontánea, adaptándose a los contextos y necesidades de quienes participan en ellas. 



68 

ecosistema? Esas preguntas surgen naturalmente. Eso es lo bonito de estos espacios 

naturales: despiertan la curiosidad, fomentan la creatividad, las ganas de investigar, de 

explorar. Y claro, en un espacio cerrado eso es mucho más difícil. En cambio, aquí, la 

naturaleza te invita a preguntarte el porqué de todo. Y esa curiosidad es el motor de todo 

aprendizaje. (diálogos con Jonny). 

 

La huerta, además de ser un espacio de producción de alimentos, funciona como 

un dispositivo didáctico en el que, a través de la construcción colectiva y el trabajo con 

la tierra, se experimenta y se aprenden contenidos esenciales para la vida. En este proceso, 

la siembra y el cuidado de los cultivos permiten comprender el significado del 

sostenimiento de la vida, que tiene en la alimentación una de sus bases fundamentales. 

No se trata solo de adquirir conocimientos sobre ciencias naturales, sino de fortalecer 

valores como la responsabilidad, la paciencia, el trabajo en equipo, la observación, el 

cuidado y el agradecimiento. 

 

Figura 6. Didácticas granja Escuela Amalaka 

Fuente y elaboración propias. 

 

La experiencia de los niños y las niñas al cosechar y comer un alimento que han 

cultivado durante meses genera una conciencia diferente sobre la relación con los 

alimentos. Para algunos, especialmente quienes provienen de contextos urbanos donde 

los productos están siempre disponibles en supermercados, este proceso transforma su 

noción sobre el origen de los alimentos y les ayuda a valorar el esfuerzo detrás de cada 

cosecha. Sin embargo, para niños y niñas provenientes de contextos rurales, esta relación 

con la producción de alimentos puede ser distinta, pues en muchos casos forman parte de 



69 

dinámicas familiares de siembra y cosecha desde pequeños. En este sentido, la huerta no 

solo enseña sobre el cultivo, sino que también permite dialogar sobre las diferencias en 

el acceso a la alimentación, los modelos de producción y la relación entre campo y ciudad. 

Desde una perspectiva de aprendizaje situado, la huerta responde a necesidades 

concretas. Por ejemplo, si en el restaurante escolar falta algún alimento, en lugar de 

comprarlo, se siembra y se cultiva, generando así un vínculo directo entre la producción 

y el consumo. A partir de esta práctica cotidiana, se integran diferentes áreas del 

conocimiento: en matemáticas, al medir tiempos de cosecha o calcular cantidades de 

semillas; en ciencias sociales, al analizar el impacto de los sistemas de producción en las 

comunidades; en lenguaje, al relatar y registrar el proceso de siembra en diarios de campo. 

Todo se conecta. 

En este proceso de aprendizaje, también se fomenta la reutilización de materiales 

encontrados en el entorno, lo que fortalece la creatividad y la conciencia ambiental. Por 

ejemplo, ramas secas y piedras pueden convertirse en delimitaciones para los cultivos, 

hojas y flores en material para actividades artísticas, y botellas plásticas en macetas para 

plantas medicinales. De igual manera, elementos descartados, como neumáticos en 

desuso o pedazos de madera, se transforman en muebles, juegos o estructuras dentro de 

la escuela. A través de estas prácticas concretas, los niños y las niñas desarrollan 

pensamiento crítico, resolución de problemas y la comprensión del impacto de los 

residuos en el ambiente, reforzando la importancia del cuidado del territorio y la 

naturaleza. 

En la observación de fenómenos naturales, el clima, el bosque, se integra el 

entorno natural como recurso de aprendizaje que permite aprender sobre cambios 

climáticos locales, formación de nubes, ciclos del agua, que lleva y fomenta un 

aprendizaje que puede ser palpado, cotidiano y práctico, el cual puede ser significativo 

más que un libro y logra interiorizarse por medio de la experiencia y vivencia y saberes 

integrados. 

La observación, cuidado y monitoreo de animales permite concretar lo aprendido 

con la experiencia que se vive en la labor ya sea de la granja, o de la escuela. 

 

No se trata solamente de observar, sino también de actuar. Porque de nada sirve que 

estemos en una reserva natural y que esa reserva sea nuestro laboratorio y el aula de los 

niños, si no hacemos. No basta con mirar. En Amalaka no hay cuatro paredes que limitan 

el aprendizaje: el aula es viva. Y al mismo tiempo es un laboratorio donde 

experimentamos, probamos y aprendemos haciendo. (Lizeth Samboní 2023, entrevista 

personal; ver Anexo 2) 



70 

 

De esta forma, estas experiencias educativas, toman la naturaleza, el territorio 

como elementos didácticos. Es un entorno de aprendizaje vivencial, cotidiano, inmerso y 

significativo que va más allá de solo observar si no que se acciona, se transforma, se hace. 

Es así como es un aula viva que permite el aprendizaje de manera directa, experimentando 

los fenómenos y procesos de su contexto, de su territorio y de la misma naturaleza.  

Este enfoque permite un aprendizaje activo en el que se presentan situaciones que 

fomentan el descubrimiento, la exploración y la resolución de problemas. Al estar 

vinculado directamente con la vida cotidiana y los entornos que los estudiantes habitan, 

se convierte en un laboratorio vivo y constante donde todo se aprende a través de la 

experiencia. Sin embargo, no se trata únicamente de un aprendizaje experimental o 

vivencial; también se emplean libros y otras herramientas complementarias e igualmente 

importantes. En este caso, la naturaleza es el laboratorio más grande, donde los 

estudiantes aprenden interactuando con ella, lo que favorece un aprendizaje significativo 

y profundo (Dewey 1900). Esto impulsa el desarrollo de la autonomía, las habilidades 

cognitivas y emocionales, la empatía, la resiliencia y la conciencia sobre la propia 

experiencia. 

 

una educación activa, si tú llegas acá no vas a ver que están los niños todos sentados en 

un banquito mirando un tablero, porque además en esta escuela no tenemos tableros, si 

tenemos muchos tableros, la tierra puede ser tablero, tenemos pisa que puede ser tablero, 

tenemos hojas, muchas cosas, pero vas a ver que es una educación activa, acá los niños 

están haciendo, aprenden haciendo, esa es otra diferencia. Otra diferencia que aquí lo más 

más importante lo que podemos aprender es a ser yo como persona, se llama el desarrollo 

integral. (Ina Vandervenger 2023, entrevista personal; ver Anexo 6) 

 

En este contexto, la naturaleza no solo proporciona materiales no elaborados, sino 

que también permite que los estudiantes les otorguen significados propios y dirijan su 

propio proceso educativo. Elementos como la tierra, las hojas, la madera, el agua, las 

ramas, las semillas y las conchas ofrecen una rica variedad de estímulos sensoriales. 

Además, potencian la curiosidad, la experimentación y la creatividad, enriqueciendo la 

experiencia de aprendizaje. 

El uso de materiales naturales genera situaciones de exploración abierta, 

fomentando el pensamiento crítico y la creatividad, elementos clave en el proceso 

educativo. Materiales como piedras, ramas y hojas desafían a los niños a pensar de manera 

creativa y a encontrar soluciones prácticas a los problemas que surgen en su entorno 

(Sobel 1998). 



71 

Debido a su versatilidad, estos materiales brindan a los niños la libertad de tomar 

decisiones y desarrollar su autonomía. La naturaleza, al configurar un espacio de 

aprendizaje no estructurado, les permite explorar y decidir cómo interactuar con su 

entorno. 

En la educación, la creatividad y la imaginación, fundamentales en la construcción 

del conocimiento, son cada vez más ausentes. A diferencia de los materiales prefabricados 

y predefinidos, los materiales naturales, como la tierra y las piedras, son abiertos y 

amorfos, lo que invita a los niños a imaginar, inventar juegos y crear historias sin una 

única forma correcta de hacerlo.  

Estos elementos permiten generar una experiencia educativa más sensible, 

flexible, auténtica y autónoma, en la que la naturaleza no impone, sino que provoca 

saberes que son incorporados. Así, se configura una educación con los pies y las manos 

en la tierra, donde el trabajo directo con ella se convierte en una práctica pedagógica 

central y fundamental. 

En la escuela Amalaka, la granja ocupa un lugar central en el proceso educativo. 

Todos los días, al llegar, los niños y niñas realizan las tareas necesarias para su 

mantenimiento, como alimentar a los animales, administrarles medicamentos cuando lo 

requieren, recoger el estiércol de los corrales, rastrillar y recolectar el pasto, así como 

realizar labores de mantenimiento de los espacios. De igual manera, en la Bosquescuela 

Jamundí, la huerta es una asignatura que se practica dos veces por semana, y los niños y 

niñas también se encargan del cuidado del gallinero de la escuela. 

 

Conocer para transformar; La investigación en las experiencias educativa 

La investigación, la observación y la transformación son aristas fundamentales en 

estas experiencias educativas. Bajo el lema “conocer para transformar”, se posiciona la 

investigación como un eje central del quehacer educativo. En todas las materias, los 

estudiantes están en constante observación de su entorno, lo que fomenta una educación 

atenta y comprometida con la realidad que los rodea. Observar, escuchar y sentir son 

prácticas esenciales que fortalecen su sentido de pertenencia y conexión con el territorio. 

 

Para poder intervenir en un entorno, primero es necesario observar, conocer lo que hay y 

realizar una caracterización. Solo entonces es posible saber cómo intervenir de manera 

positiva, es decir, continuar fortaleciendo el bosque. La reserva es un gran laboratorio. 

Como requisito para graduarse, los estudiantes deben desarrollar un proyecto de 

investigación que responda a una necesidad de la reserva. (Jesús Vargas 2023, entrevista 

personal; ver Anexo 1) 



72 

 

En la escuela Amalaka, la reserva donde se encuentra la escuela es el lugar donde 

se desarrollan los procesos investigativos. El territorio presenta diversas necesidades y 

conflictos, y, a través de la investigación, los estudiantes pueden identificar problemas 

específicos y proponer soluciones transformadoras. 

 Un ejemplo de ello ocurrió cuando un cultivo de maíz en la escuela fue afectado 

por una plaga. A partir de proyectos de aula, un grupo de estudiantes realizó una 

investigación para abordar la situación. Como resultado, desarrollaron un jabón potásico 

que actúa como repelente natural de insectos, sin alterar los ciclos naturales de los cultivos 

ni afectar el suelo con químicos o pesticidas dañinos (Jesús Vargas 2023, entrevista 

personal; ver Anexo 1).  

Del mismo modo, se han generado proyectos como redes de cosecha de agua, 

botiquines herbales con plantas de la reserva y monitoreo de flora y fauna. Estas 

iniciativas responden a necesidades y conflictos tanto de la reserva como del territorio y 

la comunidad. 

Las experiencias pedagógicas integran su ruta metodológica con los estándares6 

de aprendizaje, el currículo y el PEI7 por de proyectos que surgen de la curiosidad de los 

niños y niñas, así como de las necesidades del entorno y de ellos mismos. 

 

Por ejemplo, los niños de preescolar también investigan. En este momento están 

investigando sobre las hormigas. Todo surgió porque, cada vez que salen a caminar, se 

encuentran con hormigueros y, un día, cerca al bosque, descubrieron un árbol que estaba 

prácticamente devorado por las hormigas. Eso les llamó muchísimo la atención y a partir 

de ahí surgió su investigación. Entonces, sí: todos investigan desde muy pequeños. 

(Nancy Bolaños 2023, entrevista personal; ver Anexo 4) 

 

La investigación permite una educación contextualizada y aterrizada, en la que los 

saberes se construyen a partir de experiencias reales. De este modo, los estudiantes 

interiorizan y se apropian del conocimiento, pues no se trata de conceptos abstractos o 

 
6 Un estándar es un criterio definido y accesible que permite evaluar si un estudiante, una 

institución o el sistema educativo en su conjunto cumplen con expectativas comunes de calidad. Establece 

una referencia sobre lo que se espera que todos los estudiantes adquieran en cada área del conocimiento a 

lo largo de su formación en Educación Básica y Media. Además, especifica por grupos de grados (1 a 3, 4 

a 5, 6 a 7, 8 a 9 y 10 a 11) el nivel de aprendizaje y desempeño que se busca alcanzar. 
7 El PEI establece los énfasis de la institución y orienta la planificación, desarrollo y evaluación 

de sus objetivos educativos, alineándolos con el proyecto de Nación, conforme a lo estipulado en la 

Constitución. Los estándares desafían a las instituciones educativas a integrar y articular los principios y 

objetivos comunes de la educación con su propia propuesta pedagógica. De esta manera, se garantiza que 

los estudiantes accedan a contenidos, metodologías, estrategias y orientaciones adaptadas a su contexto, 

promoviendo aprendizajes significativos, flexibles y eficaces, que potencien sus conocimientos, 

comprensiones, actitudes y disposiciones. 



73 

contenidos limitados a los libros, sino de aprendizajes que emergen de la vivencia 

cotidiana y la relación con el territorio, sino son aprendizajes que emergen de la vivencia 

y la cotidianidad de habitar un territorio. 

Para fomentar la exploración e investigación del entorno, se implementan 

prácticas como los “días de exploración”, una actividad frecuente en la Bosquescuela 

Jamundí. Estas jornadas, realizadas cada viernes, tenían como objetivo conocer lugares 

inexplorados del territorio o compartir con la comunidad campesina de la vereda. A través 

del diálogo de saberes, los estudiantes aprenden de campesinos, emprendedores y 

personas con oficios específicos. Por ejemplo, en una de estas visitas, una familia 

proveniente de Nariño enseñó a cocinar envueltos de yuca y coco. En otras ocasiones, se 

exploraron fincas agroecológicas para aprender sobre el procesamiento de plantas para 

cosmética natural o la producción de bioabono. 

Estas experiencias fomentan la apropiación del territorio, el reconocimiento de sus 

dinámicas y la interacción con la comunidad. Asimismo, los estudiantes de la 

Bosquescuela visitaron minas de carbón y piedrinella para observar los procesos de 

extracción que se realizan en la vereda, reflexionando sobre sus implicaciones 

ambientales y sociales. Estas salidas también despiertan preguntas sobre el clima, el 

relieve y la historia del lugar. 

Además, se realizan ejercicios cartográficos para reconocer los conflictos y los 

espacios emblemáticos del territorio, como las rutas de cascadas, el Pico de Loro o piedras 

con jeroglíficos. Estas actividades fortalecen la orientación y ubicación desde temprana 

edad, desarrollando la curiosidad y la observación de la biodiversidad local. Se refuerzan 

así los saberes trabajados durante la semana mediante la exploración activa: caminando, 

yendo al río, recolectando piedras o simplemente observando. 

 

El niño aprende así también: a través de la exploración directa. Por ejemplo, salen al 

bosque, empiezan a observar animales, a dibujarlos, a hacer un listado, a clasificarlos. 

Pero en medio de eso, se dan cuenta de que hay animales muy pequeños, otros muy 

grandes, y no saben bien cómo organizarlos. Surge entonces una pregunta real, una 

necesidad: ¿cómo los agrupamos? ¿Cómo los clasificamos? Y ahí es cuando empiezan a 

construir el concepto de reinos de la naturaleza. Esa construcción de conocimiento surge 

de lo vivido, de la experiencia directa en la reserva. Eso es parte del enfoque 

constructivista que aplicamos con los niños. Nosotros como maestros les damos algunas 

pistas, algunos elementos iniciales, y ellos, a partir de ahí, formulan sus propias hipótesis. 

Luego prueban, observan, corrigen, ajustan… hasta que encuentran la mejor forma de 

entender y construir ese conocimiento. 

Claro, algunos niños ya sabrán algo sobre eso, otros no. Pero es justo entre pares 

donde se construye el saber compartido, alimentado por la experiencia colectiva y por 

cada uno de los proyectos que desarrollamos. (Lizeth Samboní 2023, entrevista personal; 

ver Anexo 2) 



74 

 

De esta manera, se reconoce que el conocimiento es la base de la acción y por tal, 

la trasnformación. Por ello, en Amalaka, se invita a la investigación y la observación 

constante de la naturaleza dentro de la reserva. Los estudiantes son alentados a 

comprender los ecosistemas locales, identificar amenazas y buscar soluciones 

innovadoras a los desafíos ecológicos que enfrentan en su entorno inmediato. A su vez, 

este proceso fortalece su autonomía y empoderamiento como sujetos capaces de 

investigar, construir conocimientos y generar transformaciones. 

Sin embargo, no todos los desafíos ambientales pueden resolverse desde la acción 

local. Problemas globales como el cambio climático y sus efectos van más allá del alcance 

de los niños y niñas. No obstante, estas experiencias educativas les permiten desarrollar 

conciencia crítica, comprensión sistémica y habilidades para analizar la interconexión de 

los problemas ambientales a nivel local y global. De este modo, aunque no puedan detener 

el calentamiento global por sí solos, sí pueden contribuir desde su territorio con acciones 

concretas, como la restauración ecológica, la reducción de residuos o el uso de prácticas 

agroecológicas. 

Más que una mera adquisición de conocimientos, estas experiencias representan 

una visión educativa innovadora. Se busca formar ciudadanos del futuro, personas con la 

capacidad y voluntad de transformar su realidad, participar activamente y no ser 

indiferentes a lo que ocurre a su alrededor. Se observa en los niños y niñas una actitud 

propositiva, curiosidad incesante y un deseo constante de crear y conocer. Al mismo 

tiempo, desarrollan una sensibilidad y conciencia situadas, con los pies en la tierra y la 

mirada abierta al mundo. 

 

3. Procesos de evaluación en las experiencias educativas 

En educación, es fundamental implementar procesos de seguimiento y evaluación del 

aprendizaje. Estos permiten comprender el estado de los estudiantes, identificar sus 

dificultades y fortalezas en cada área del conocimiento, y generar rutas de mejora o 

fortalecimiento en las estrategias metodológicas y de contenido dentro del proceso 

educativo y pedagógico (Perrenoud 1993). 

Sin embargo, existen múltiples formas de evaluar. En la educación formal y 

tradicional, la evaluación suele centrarse en exámenes que ponen a prueba los 

conocimientos adquiridos, con el maestro como principal evaluador, quien determina el 



75 

nivel de aprendizaje de los estudiantes y la efectividad de su método de enseñanza (Guba 

y Lincoln 1989). 

Uno de los aspectos más llamativos de estas experiencias educativas es la forma en 

que se concibe la evaluación del conocimiento y los aprendizajes de los estudiantes. En 

estos contextos, la evaluación no solo se enfoca en contenidos específicos, sino que busca 

abrir espacios de reflexión y autocrítica sobre el proceso de aprendizaje, así como la 

autoevaluación en relación consigo mismo y con los demás. Además, sin la intención 

autoritaria de subvalorar el proceso de aprendizaje de los niños y niñas, ni tampoco 

pretender la homogenización. 

 

Evaluamos de manera diferencial, analizando a los estudiantes y los logros en los que han 

avanzado. Podemos verlo mediante las charlas, exposiciones, y ahí analizamos si han sido 

críticos y si han estudiado. Porque repetir es fácil, pero interpretar el conocimiento es 

diferente. Esa es la forma en la que evaluamos. Nosotros no rajamos, sino que generamos 

oportunidades. No queremos que le cojan miedo o fastidio, sino que lo vean como una 

oportunidad de aprendizaje. (Alejandro Vivas 2023) 

 

4. Soy un árbol 

En esta sección, abordaremos la experiencia educativa de la Bosquescuela 

Jamundí, en la que el proceso de evaluación se inspira en los aprendizajes del bosque y 

la naturaleza. 

Este modelo de evaluación trasciende la simple medición de conocimientos y 

busca crear un espacio de reflexión e introspección. En un mundo donde el capitalismo 

impone un ritmo de vida acelerado, pocas veces nos detenemos a conocernos y a 

pensarnos a nosotros mismos. La evaluación en esta Bosquescuela permite abrir estos 

espacios, fomentando la construcción del ser desde el autoconocimiento. 

Este enfoque se aleja de la comparación con los otros. En lugar de evaluar el 

aprendizaje en función de una competencia, o de una comparación, se reconoce que cada 

persona transita por su propio proceso, de la misma manera en que, en un bosque, 

coexisten árboles en diferentes etapas de crecimiento. Todos los árboles, sin importar su 

tamaño o madurez, forman parte del mismo ecosistema y cumplen un papel fundamental 

en su equilibrio (Ina Vandervenger 2023, entrevista personal; ver Anexo 6). 

El proceso de evaluación se construye a partir de una metáfora orgánica que 

identifica el aprendizaje con el ciclo de crecimiento de un árbol. Se parte de la fase 

semilla, donde el saber está presente pero aún permanece en reposo o dormido. Luego, en 

la fase retoño, surge la curiosidad y el conocimiento comienza a descubrirse en uno 



76 

mismo. Posteriormente, en la fase árbol, el aprendizaje se interioriza, se práctica y se 

integra en la vida cotidiana, convirtiéndose en parte del ser. Finalmente, en la fase árbol 

con frutos, el saber alcanza un grado de maduración que permite compartirlo con otros, 

puedo enseñarlo y sembrar en nuevas personas, enriqueciendo los procesos de aprendizaje 

de los otros.  

No es posible entender esta forma a profundidad sin antes haber observado el 

bosque, para poder reconocer la diversidad de los procesos de aprendizaje y generar en 

los niños y niñas el respeto por su proceso y la motivación intrínseca, en la que aprender 

no es una obligación, sino un deseo genuino. 

Esta visión permite que cada niño y niña entienda su proceso de aprendizaje como 

un ciclo natural y propio, donde el proceso no es impuesto, sino asumido de manera 

consensuada y autocrítica. Esto elimina la idea de competitividad entre pares, es decir, al 

saber que tengo un proceso de aprendizaje único e irrepetible, no me preocupo por estar 

en un momento diferente que mi compañero, o que se configure una jerarquía de quien 

es mejor o peor en el grupo, al contrario, estos procesos son compartidos y los niños y 

niñas que llevan más en el proceso, pueden apoyar el crecimiento de los saberes de sus 

compañeros, creando el valor de la cooperación, del compañerismo y la solidaridad en 

los procesos educativos, en lo que no se impulsa a competir y demostrar ser más que otros 

y así mismo tener el poder de pasar por encima del que “no sabe”. Al contrario de esto, 

dispone una herramienta de autoestima, aceptación y conocimiento de su propio ritmo.  

  



77 

Capítulo tercero 

Tensiones, contradicciones y desafíos en las experiencias educativas 

 

 

Este capítulo explora las tensiones, contradicciones y desafíos que enfrentan 

Amalaka y la Bosquescuela en su intento por transformar la educación y las relaciones 

hegemónicas entre la sociedad y la naturaleza y mantener su propuesta educativa. A través 

de las voces de los actores involucrados, se reflexiona sobre las propuestas 

contraculturales que estas escuelas representan, las tensiones que surgen en su 

implementación, las contradicciones internas y externas que deben superar, y los desafíos 

pedagógicos, políticos y sociales que enfrentan. Además, se reflexiona sobre la resiliencia 

de estas iniciativas y su capacidad para adaptarse y reinventarse frente a las adversidades. 

También se busca ofrecer una visión crítica de lo que significa construir una educación 

alternativa en un contexto tan complejo como el del suroccidente colombiano.  

 

1. Desafíos en las experiencias educativas 

Las experiencias educativas alternativas enfrentan desafíos tanto internos como 

externos. Uno de los principales desafíos es el económico, ya que se trata de iniciativas 

de carácter privado que no cuentan con apoyo estatal, lo que dificulta su sostenibilidad a 

largo plazo. 

Otro desafío significativo es el relacionado con su vocación contracultural, pues 

validar un modelo educativo diferente sigue generando miedos en la sociedad. Son pocas 

las familias que se atreven a vincular a sus hijos a estas propuestas, en gran parte debido 

a la resistencia a lo desconocido y a la prevalencia de esquemas educativos tradicionales. 

Además, estas experiencias tienen lugar en territorios que son escenario de guerra 

y violencia, lo que, sumado a su ubicación rural, genera una sensación de inseguridad en 

las familias. Este contexto hace que muchos padres y madres duden en enviar a sus hijos, 

por miedo a la posibilidad de que se presenten eventos de guerra. 

Otro desafío es la formación de los maestros. Para que una educación 

transformadora sea posible, se necesitan maestros dispuestos a desaprender y a construir 

un proceso de aprendizaje conjunto con los estudiantes. Sin embargo, la formación 

docente tradicional sigue arraigada en prácticas metodológicas autoritarias y repetitivas, 

lo que provoca un choque cuando los maestros llegan a estas experiencias educativas. 



78 

Por ello, es fundamental fortalecer programas de formación docente que 

promuevan una educación diferente. Ejemplos como la Licenciatura en Pedagogías de la 

Madre Tierra, de la Universidad de Antioquia en Colombia, la Licenciatura en Educación 

Comunitaria de la Universidad Pedagógica Nacional o la Educación Popular de la 

Universidad del Valle, buscan forjar un perfil de educadores con nuevas perspectivas y 

horizontes. Se trata de formar maestros libres y emergentes, capaces de responder a las 

necesidades de una sociedad que exige otros principios y enfoques en el aprendizaje, en 

especial el cuestionamiento por nuestras relaciones con la naturaleza y con lo otro.  

 

2. Condiciones de sostenimiento económico 

Uno de los principales desafíos que enfrentan estas experiencias educativas es su 

sostenibilidad económica. Aunque buscan ser accesibles para toda la población y no 

priorizan el lucro, la falta de un número suficiente de estudiantes que contribuyan a su 

sostenimiento dificulta la permanencia de estas propuestas en el tiempo. 

En contraste, muchas experiencias educativas alternativas en las principales 

ciudades de Colombia, como los enfoques Montessori, Reggio Emilia y otras pedagogías 

activas, tienen costos elevados que restringen su acceso a un grupo reducido de la 

población. En promedio, estas escuelas pueden costar entre 600 USD y 800 USD por 

estudiante/mes, lo que las convierte en espacios educativos accesibles principalmente 

para familias con altos ingresos. Esto refuerza la segregación socioeconómica y limita la 

diversidad de la comunidad educativa en términos de clase y etnicidad. 

Estas experiencias educativas en las que se centra esta investigación buscan 

ampliar el acceso a estas otras formas pedagógicas a sectores de la población que 

tradicionalmente han estado excluidos de ellas. Sin embargo, aunque sus costos son 

significativamente más bajos—aproximadamente USD 45 y USD 100 por 

estudiante/mes, dependiendo de la institución—, aún enfrentan dificultades para 

garantizar la permanencia de sus estudiantes y diversificar su comunidad en términos de 

origen socioeconómico. Si bien su modelo permite la participación de familias de sectores 

populares. El acceso a estas experiencias educativas en su mayoría son clase media, o 

media alta, con algunas excepciones en Amalaka que hay población campesina. 

De esta forma, sostener una propuesta educativa alternativa a largo plazo se 

convierte en un desafío complejo, puesto que en pocas ocasiones se suele alcanzar un 

punto de equilibrio financiero y lo que acarrea esto es una cadena de precariedad e 

indignidad, que se refleja, por ejemplo, en los honorarios de los maestros. Sin embargo, 



79 

el hecho de que estas experiencias se mantengan y por ejemplo en el caso de Amalaka, 

lleve más de dos décadas, es realmente significativo. El sostenimiento de las escuelas 

alternativas plantea múltiples desafíos, entre ellos la precarización docente y la falta de 

garantías laborales. La falta de ingresos suficientes impide ofrecer condiciones de trabajo 

dignas para los maestros, lo que genera inestabilidad y afecta la calidad de la educación. 

En la Bosquescuela Jamundí, por ejemplo, una de las estrategias para paliar esta situación 

fue el apoyo de voluntarios extranjeros que llegaban por temporadas cortas para aportar 

en algunas áreas de enseñanza. Sin embargo, su presencia era transitoria, con estancias 

máximas de tres meses, y la única retribución que recibían era alojamiento, sin ningún 

tipo de remuneración económica. 

Por otro lado, quienes eran contratados como docentes no contaban con un 

contrato formal que les garantizara derechos laborales básicos. No se suscribían contratos 

de trabajo bajo la legislación vigente ni se ofrecían prestaciones de ley, como seguridad 

social y pensión. En su lugar, se manejaban acuerdos de funciones sin mayores garantías, 

lo que implicaba condiciones laborales inestables y riesgosas, especialmente 

considerando que el trabajo con niños en entornos naturales conlleva peligros inherentes. 

Un ejemplo alarmante de estas dificultades fue un accidente en el que una maestra sufrió 

la fractura de seis costillas tras un incidente con una niña. La docente no contaba con 

seguridad social ni con una póliza de accidentes que cubriera su atención médica, lo que 

evidenció aún más la fragilidad del modelo de contratación en la escuela. Además, el 

salario de una auxiliar docente en la Bosquescuela oscilaba alrededor de 1.300.000 COP 

(320 USD), una cifra baja considerando la exigencia y responsabilidad del trabajo. 

Una situación similar se presenta en la Granja-Escuela Amalaka, aunque allí se 

ofrece un contrato por prestación de servicios, lo que al menos exige el pago de seguridad 

social y pensión por parte del empleador. No obstante, el salario sigue siendo limitado, 

rondando los 1.800.000 COP (440 USD). A pesar de esta ligera mejora en términos de 

contratación, la brecha con respecto a la educación pública sigue siendo significativa. En 

contraste, un docente vinculado al magisterio en el sistema educativo oficial, incluso en 

el escalafón más bajo y sin especialización, percibe un salario mínimo de 

aproximadamente 2.700.000 COP (670 USD), lo que pone en evidencia la desventaja 

económica en la que se encuentran los maestros de estas experiencias educativas 

alternativas. 

 

  



80 

3. Educar en territorios de violencia  

Otro desafío importante es el de la violencia y el conflicto armado, que afecta 

directamente a las comunidades donde se ubican estas escuelas. En el caso de Amalaka, 

la violencia en el Cauca ha sido una constante que ha obligado a la escuela a adaptarse y 

a encontrar formas de resistir, al igual que la Bosquesuela Jamundí, en el sur del Valle. 

Los departamentos del Valle del Cauca y el Cauca, están ubicados en el suroccidente 

colombiano, y han sido históricamente una de las regiones más afectadas por el conflicto 

armado en Colombia (TerriData 2025). La presencia de grupos armados ilegales y la 

disputa por el control de cultivos ilícitos y actividades mineras ilegales han perpetuado 

ciclos de violencia en estos departamentos.  

El suroccidente colombiano es una región de contrastes. Por un lado, es un 

territorio de una riqueza natural y cultural incomparable, donde confluye la región 

pacífica, la andina, y la amazónica, es hogar de una biodiversidad única y de comunidades 

que han resistido siglos de colonización, violencia y explotación. Por otro lado, es una 

región marcada por conflictos sociales, políticos y ambientales que han dejado una huella 

indeleble en su tejido social. 

El Valle del Cauca y el Cauca son departamentos con altos niveles de desigualdad 

y vulnerabilidad. Esto indica que una gran parte de la población enfrenta dificultades para 

acceder a servicios básicos y oportunidades económicas. 

A pesar de esto son departamentos ricos en biodiversidad, con ecosistemas 

estratégicos como páramos, bosques y humedales. Sin embargo, la deforestación y la 

degradación ambiental son problemas crecientes, el Cauca tiene 281.892 hectáreas en el 

Sistema Nacional de Áreas Protegidas (SINAP), pero también ha perdido 1.266 hectáreas 

por deforestación en 2018 (TerriData, 2025). 

La degradación ambiental no solo afecta la biodiversidad, sino también a las 

comunidades que dependen de los recursos naturales para su subsistencia. La pérdida de 

bosques y la contaminación de fuentes hídricas tienen impactos directos en la seguridad 

alimentaria y la calidad de vida de la población.  

En ese contexto, estas escuelas se proponen convertirse en territorios de paz, 

donde se busca generar entornos seguros y amables tanto para la biodiversidad que habita 

en ellos como para quienes estudian allí. Se trata de hacer las paces con la naturaleza a 

través de enfoques de conservación, reforestación y recuperación del entorno, al mismo 

tiempo que se forman sujetos capaces de resolver conflictos de manera pacífica, sin 



81 

reproducir los patrones de violencia que han marcado, una y otra vez, la historia de la 

sociedad colombiana. 

Estas experiencias buscan romper con el irrespeto, el bullying y otras formas de 

violencia que pueden manifestarse en los espacios educativos, aboliendo cualquier 

dinámica que perpetúe la agresión. Por ello, son ejemplos que seguir para otras iniciativas 

pedagógicas. En un país donde las comunidades y sus ecosistemas han sido 

sistemáticamente violentados, y donde la guerra sigue vigente, la resistencia desde la 

educación, una educación que enaltece y protege la vida, es una apuesta que vale la pena. 

 

Algo que hemos perdido a lo largo de la historia de violencia: hemos perdido la ternura. 

El colombiano es un ser que ha perdido la ternura. En una sociedad marcada por tanta 

violencia, pareciera que no tuviéramos el derecho a ser tiernos. Eso me parece grave y 

triste. Al no permitirnos la ternura, hemos olvidado la infancia desde esa dimensión. 

Es urgente reivindicar la ternura en la educación. Como decía Pestalozzi: “La 

mejor pedagogía es el amor”. Nos hace falta más educación emocional. Más educación 

emocional. (Manolo 2023, entrevista personal; ver Anexo 3) 

 

Sin embargo, hoy la Bosquescuela de Jamundí ha cesado su funcionamiento. Una 

de las principales razones detrás de su cierre es la nueva ola de violencia que afecta el sur 

del departamento del Valle del Cauca. La arremetida de grupos armados ha golpeado con 

fuerza a la comunidad, impactando negativamente los procesos de turismo comunitario, 

los emprendimientos rurales y, en particular, esta iniciativa educativa en la naturaleza. 

El resurgimiento de la guerra en el territorio generó una creciente preocupación 

entre las familias, quienes comenzaron a cuestionarse la seguridad de permitir que sus 

hijos subieran diariamente a la montaña. A pesar de que, desde hace años, una de las 

disidencias de las FARC, específicamente el frente Jaime Martínez, mantenía presencia 

en la zona sin generar mayores alteraciones a la comunidad, la disputa por el control 

territorial, generada por la llegada de nuevos grupos armados, recrudeció la situación. En 

poco tiempo, aparecieron carteles firmados por el frente Jaime Martínez, pintas en los 

muros y, lo más alarmante, reuniones de las Juntas de Acción Comunal en las que se 

alertaba sobre nuevas restricciones impuestas por “los de arriba”, como se les solía llamar. 

Entre estas normativas se encontraban la prohibición del uso de casco para transitar en 

motocicleta por la vereda, la obligación de mantener los vidrios del carro arriba y, en 

ciertos momentos, la restricción total de circular por las carreteras después de las 10:00 

p.m. 

Conforme estas tensiones aumentaban, el Ejército Nacional inició su despliegue 

en la vereda. Sin embargo, en lugar de brindar seguridad, su presencia generó un profundo 



82 

temor entre los habitantes, quienes comprendían el riesgo de quedar atrapados en medio 

de un eventual enfrentamiento armado. La situación se tornó aún más grave cuando se 

emitió una advertencia contundente: si la comunidad no lograba que el Ejército se retirara 

del territorio, el grupo armado tomaría represalias sin distinguir entre civiles y 

combatientes. Aunque muchas de las familias y niños de la Bosquescuela no eran 

residentes directos de la vereda, los rumores sobre la amenaza se propagaron rápidamente, 

aumentando la sensación de inseguridad y afectando la decisión de continuar con las 

clases en la montaña. 

Además de estos hechos, en tiempos de paro nacional o durante diferentes 

manifestaciones sociales, la escuela ya había enfrentado dificultades para operar con 

normalidad. En diversas ocasiones, las clases tuvieron que trasladarse a algunos conjuntos 

residenciales ubicados en los alrededores de la vereda, debido al temor de que un 

imprevisto en la carretera pusiera en riesgo a las familias y docentes. 

En este contexto de creciente inseguridad y temor, la continuidad de la 

Bosquescuela se volvió insostenible. Así, la violencia y la incertidumbre terminaron por 

sellar el destino de una iniciativa que, durante años, había buscado ofrecer una alternativa 

educativa en armonía con la naturaleza. 

La guerra en Colombia ha despojado y desplazado a innumerables personas. La 

misma razón que obligó a cerrar la escuela es la que me llevó a dejar este territorio: el 

miedo y la violencia han intentado arrebatarnos la posibilidad de educar en libertad y 

seguir soñando con una educación que transforma. 

Aun así, la semilla ha sido sembrada. Y una semilla siempre encuentra un lugar 

para germinar. Se sigue caminando, a pesar de la guerra, el miedo y la violencia. Estas 

experiencias son semilla de esperanza y paz. 

 

4. La formación de docentes para una educación que transforma 

Uno de los desafíos más significativos que enfrentan estas propuestas educativas 

es la formación de maestros. En un sistema educativo que no valora ni fomenta la 

educación alternativa, preparar docentes capaces de implementar estas metodologías 

representa un reto constante. La falta de apoyo gubernamental y la ausencia de políticas 

públicas que promuevan este tipo de educación agravan aún más la situación. 

Esta formación no solo implica la adquisición de conocimientos pedagógicos, sino 

también el desarrollo de habilidades emocionales y sociales que permitan a los maestros 

conectarse con los estudiantes y con la comunidad. Además de la formación inicial, estas 



83 

propuestas educativas enfrentan el desafío de la reeducación del maestro. Muchos 

maestros que llegan a Amalaka y la Bosquescuela provienen de un sistema tradicional y 

deben atravesar un proceso de transformación para adaptarse a metodologías alternativas. 

Como lo menciona la profe Lizeth: 

 

Es muy difícil desmantelar esa estructura de la escuela tradicional. Nosotros tenemos que 

desaprender muchas cosas y aprender otras nuevas. Es un proceso lento, pero necesario. 

(Lizeth Samboní 2023, entrevista personal; ver Anexo 2) 

 

Por otro lado, en Amalaka, por ejemplo, se ha evidenciado un aumento en la 

matrícula de estudiantes con necesidades educativas especiales, lo que ha requerido un 

esfuerzo adicional por parte de los maestros para adaptar sus metodologías de enseñanza 

y emplear otras herramientas. Jhonny explica: 

 

Los retos que hemos tenido en la parte pedagógica son grandes, ya que hay niños con 

condiciones específicas y otros que no las tienen. Entonces, ¿cómo atender a dos 

poblaciones con mundos y necesidades tan diferentes? Cada una requiere una atención 

distinta, y el desafío es lograr que todo funcione de manera armoniosa y articulada. 

(Jhonny alvarado 2023, entrevista personal; ver Anexo 7) 

 

En este contexto, se hace evidente la necesidad de maestros con nuevas 

herramientas para atender a niños del siglo XXI, cuyos procesos de aprendizaje son 

diversos y diferenciados. En el último año, Amalaka ha recibido un número creciente de 

estudiantes con diagnósticos clínicos de trastorno por déficit de atención e hiperactividad 

(TDAH) y trastornos del aprendizaje, lo que ha exigido una mayor capacitación por parte 

de los maestros. 

A pesar de estos desafíos, muchas familias recurren a estas experiencias 

precisamente por su entorno natural, ya que se ha demostrado que estos espacios 

favorecen el desarrollo y bienestar de los niños con necesidades especiales. Como lo 

reafirma el profe Jhonny: 

 

Hay que ser autodidacta, hay que aprender, hay que autocapacitarse también. Y capacitar 

a los maestros en cómo trabajar con los niños que tienen ciertas condiciones, ya sea de 

TDAH, autismo u otras necesidades. (Jhonny alvarado 2023, entrevista personal; ver 

Anexo 7) 

 

Enfrentar estos desafíos requiere un compromiso constante con la formación y 

reeducación docente, así como la creación de redes de apoyo entre maestros, familias y 

comunidades habitantes cercanas del territorio donde se sitúa la escuela. La educación 

alternativa no solo demanda nuevos enfoques pedagógicos, sino también una 



84 

transformación profunda en la manera de entender la enseñanza y el aprendizaje. A pesar 

de las dificultades, experiencias como Amalaka y la Bosquescuela demuestran que es 

posible construir espacios educativos más humanos, inclusivos y en armonía con la 

naturaleza. Sin embargo, para garantizar su sostenibilidad y crecimiento, es fundamental 

seguir fortaleciendo la capacitación de los maestros y generar estrategias que permitan el 

reconocimiento y respaldo de estas propuestas dentro del panorama educativo. 

 

5. Contradicción: El miedo a una educación diferente 

Las contradicciones en estas propuestas educativas son inherentes a su naturaleza 

contracultural. Aunque muchas familias eligen este tipo de educación para sus hijos, a 

menudo esperan y pretenden resultados alineados con modelos tradicionales. 

Una de las principales tensiones surge entre los aprendizajes promovidos en la 

escuela y los hábitos reforzados en el hogar. Como lo menciona el profe Manolo Gómez: 

 

Una de las contradicciones latentes es lo que se hace en la escuela y lo que no se hace en 

la casa. Se enseña a los niños, pero en su casa no se hace. Una tensión y contradicción. 

Necesidad de educar a los padres también, detrás del proceso debe estar también. Lo que 

enseña la escuela a los niños los papás no lo hacen, quedan en sándwich porque lo que 

enseñamos no se ve en la realidad de las familias. (Manolo 2023, entrevista personal; ver 

Anexo 3) 

 

Esta contradicción no solo refleja una desconexión entre la escuela y la familia, 

sino también una falta de alineación con los valores predominantes en la sociedad. No 

siempre las familias comparten los valores ecológicos y comunitarios que promueven 

estas experiencias. En un contexto donde el consumismo y la explotación de la naturaleza 

son la norma, las propuestas educativas de Amalaka y la Bosquescuela representan un 

desafío directo al statu quo. Muchas familias esperan una educación basada en la 

memorización y la acumulación de conocimientos, en lugar de un enfoque que priorice la 

creatividad, la autonomía y la conexión con la naturaleza. 

 

A veces los padres dicen: ‘Mi hijo no está aprendiendo nada aquí, porque no llega con los 

cuadernos llenos como en otros colegios. (Alejandro Vivas 2023, entrevista personal; ver 

Anexo 5) 

 

Esta brecha cultural entre lo que las familias esperan y lo que las escuelas buscan 

lograr genera constantes cuestionamientos y, en muchos casos, la pérdida de estudiantes. 

Además, limita el crecimiento de estas experiencias y dificulta su replicación en otras 

comunidades. 



85 

La resistencia a una educación alternativa, diferente y transformadora también 

está influenciada por el miedo y la incertidumbre de las familias. Como explica Ina: 

 

Cuando uno sale del sistema, genera muchos miedos, que son entendibles. Uno entra en 

un campo inseguro y los padres, que quieren tanto a sus hijos, sienten temor: ‘¿Qué tal si 

saco a mi niño de la seguridad? ¿Estoy siendo responsable? ¿Podrá adaptarse a la 

sociedad? (Ina Vandervenger 2023, entrevista personal; ver Anexo 6) 

 

Existe una gran preocupación de que estas experiencias educativas y otras formas 

de educación no permitan a sus hijos hacer parte activa de la sociedad, no los preparen 

para ser competentes o para competir con otros en su camino al “éxito”, o no les den las 

suficientes herramientas para “salir adelante” o “ser alguien en la vida” y poder realizarse 

como persona. Este desafío este arraigado en los esquemas culturales tanto de las familias 

como de los maestros, quienes muchas veces también replican las expectativas de 

competitividad, el cumplimiento de los estándares convencionales y el deber ser de la 

educación y los estudiantes. 

 

Romper esquemas y macroesquemas culturales que traen los maestros y las familias es 

clave para poder hacer un proceso educativo diferente. Siempre estamos rompiendo y 

cuestionando cosas que impone la cultura y que no nos permiten ser más libres. (Manolo 

2023, entrevista personal; ver Anexo 3) 

 

Sin embargo, esta expansión debe considerar la realidad del sistema en el que 

operan. Como lo expresa Ina: 

 

Queremos crear otros espacios, pero no estamos fuera del planeta, estamos dentro de un 

sistema. Entonces, hay que encontrar un equilibrio, una forma de encajar, para que los 

niños puedan moverse fácilmente dentro de la sociedad, pero con la conciencia que 

promovemos. (Ina Vandervenger 2023, entrevista personal; ver Anexo 6) 

 

Las contradicciones y resistencias que enfrentan estas experiencias educativas 

evidencian la tensión entre modelos de enseñanza alternativos y una sociedad que aún 

mide el éxito a través de la competencia y la adaptación a estándares convencionales. Sin 

embargo, lejos de ser un obstáculo insalvable, estos desafíos representan una oportunidad 

para ampliar el diálogo entre la escuela, las familias y la comunidad, sobre el papel de la 

educación en las necesidades del mundo actual. No se trata de aislarse del sistema, sino 

de transformar desde adentro, desde una formación que permita a los niños y niñas 

moverse con libertad y autonomía en la sociedad, sin perder la conexión con la naturaleza 

y los valores que estas propuestas defienden. 



86 

Una de las tensiones que se evidenció en la experiencia de la Bosquescuela 

Jamundí fue la exigencia de las familias de contar con un respaldo dentro del sistema 

educativo formal. A pesar de que los padres y madres apostaban por una educación 

alternativa, muchos de ellos buscaban que la escuela estuviera formalmente reconocida, 

de manera que sus hijos pudieran ingresar al sistema educativo tradicional y obtener una 

certificación de sus aprendizajes avalada por el Ministerio de Educación. 

Esta fue una tensión constante, ya que para los fundadores de la Bosquescuela la 

formalización no era un objetivo ni una necesidad. Sin embargo, nunca se llegó a un punto 

de acuerdo entre la comunidad educativa, especialmente a medida que los niños y niñas 

crecían y sus necesidades de aprendizaje evolucionaban. En los primeros años, el juego y 

la exploración eran fundamentales, pero al llegar a edades mayores, se hizo evidente la 

necesidad de estructuras más formales en el currículo. 

Un caso representativo fue el de un niño de 11 años, el mayor del grupo, quien en 

varias ocasiones manifestó que sentía que no estaba aprendiendo lo suficiente. Mientras 

la escuela centraba sus metodologías en los saberes propios de la primera infancia, él 

comenzaba a demandar otros conocimientos y espacios de reflexión que no siempre 

lograban atenderse. Esta situación llevó a varias familias a buscar alternativas que 

ofrecieran una educación similar pero con reconocimiento oficial. 

El proceso de transición a otras instituciones no fue sencillo. Muchos niños y niñas 

que venían de preescolar y buscaban continuar su educación en primaria se enfrentaron a 

barreras como la falta de evaluaciones previas, lo que llevó a varios padres a contratar 

tutorías para preparar a sus hijos para los exámenes de ingreso. En algunos casos, fue 

necesario realizar trámites y convenios costosos con colegios para obtener certificados 

que les permitieran acceder al sistema educativo formal. Esta tensión impactó la 

estabilidad de la Bosquescuela, generando una disminución progresiva en la matrícula y 

en el número de estudiantes. 

En contraste, esta problemática no se presenta en Amalaka, ya que, a pesar de 

proponer una educación con principios alternativos, hace parte de la Secretaría de 

Educación de la Gobernación del Cauca y cuenta con el aval del Ministerio de Educación. 

Esto significa que sus estudiantes egresan con un título de bachiller y una especialidad 

técnica en agroambiental, lo que facilita su inserción en la educación superior y en el 

trabajo agrícola en el territorio, sin las dificultades que enfrentaron las familias de la 

Bosquescuela Jamundí. 

 



87 

6. Tensiones: Conflictos socioambientales 

Uno de los conflictos más significativos que enfrenta Amalaka es la construcción 

de una doble calzada que atraviesa su territorio. Este proyecto representa una amenaza 

directa para la reserva natural que la escuela ha protegido durante décadas y también para 

la escuela misma y su proceso educativo. Como lo explica Alejandro Vivas: 

 

La construcción de la doble calzada ha sido una gran problemática, a pesar de que 

nosotros hemos intentado por miles de formas hacer entender a la gente. Hay gente que 

es cerrada y que no entiende. Nosotros estamos en contra no porque no queramos el 

progreso, sino porque queremos que se haga de una manera que no dañe nuestra reserva. 

(Alejandro Vivas 2023, entrevista personal; ver Anexo 5) 

 

Más allá del impacto ambiental, esta obra pone en riesgo la viabilidad de Amalaka 

como escenario educativo y amenaza con desplazar a la comunidad que ha construido su 

vida en torno a la escuela. La preocupación no es solo detener el proyecto, sino garantizar 

que su ejecución minimice los efectos negativos sobre la biodiversidad y el territorio.  

 

No es que no querramos que se construya la doble calzada, es necesaria a nivel social, 

porque aparte es una carretera internacional, pero es esa lucha y también aporte a que se 

haga por otros espacios donde haga menos impacto social y ambiental. (Lizeth Samboní 

2023, entrevista personal; ver Anexo 2) 

 

A lo largo de ocho años, la comunidad educativa ha presentado nuevos 

argumentos y evidencias que sustentan la necesidad de replantear el trazado de la vía pese 

a sus afectaciones en la Escuela. Sin embargo, las autoridades no han demostrado una 

disposición real para revisarlos, comprenderlos, y reconocer su relevancia en el marco de 

la resolución de este conflicto. 

En diciembre de 2021, la Autoridad Nacional de Licencias Ambientales (ANLA) 

emitió la licencia ambiental para el proyecto, permitiría el inicio de la vía y la destrucción 

de una parte significativa de la reserva natural, así como de la propia institución educativa, 

afectando elementos vitales para la vida de la comunidad, tales como fuentes de 

alimentos, el acceso al agua potable y especies de flora con alto valor ecológico y de 

protección. 

 

Nosotros también hemos estado en una lucha constante por el territorio. Es un territorio 

que la comunidad ha cuidado por más de 30 años. Un espacio lleno de vida, con fuentes 

de agua, bosque, una gran diversidad de aves y muchos otros animales, algunos visibles 

y otros no tanto. Y ahí seguimos resistiendo, porque hay intereses externos que quieren 

intervenir el territorio, lo que tendría un impacto ambiental enorme. Solo el ruido de la 

maquinaria ya afectaría gravemente. Además, el agua que tenemos es potable y es la que 



88 

abastece a la escuela, así que defender ese territorio es también defender nuestro derecho 

al agua.  

Tuvimos que trabajar muy duro en la recuperación de los suelos, porque eran 

tierras muy ácidas, destinadas con anterioridad a la ganadería. El antiguo dueño había 

sobreexplotado el terreno con ganado, lo que dejó la tierra poco apta para cultivos. Así 

que Ana María, su familia, los estudiantes y nosotros, los maestros, nos pusimos en la 

tarea de reforestar, preparar abonos y realizar todo un proceso de recuperación del suelo. 

Fue un trabajo conjunto, vinculado directamente a nuestro enfoque ambiental, porque en 

Amalaka nunca se ha sembrado con químicos ni se ha fumigado con venenos. (Nancy 

Bolaños 2023, entrevista personal; ver Anexo 4) 

 

Las propuestas educativas de Amalaka y la Bosquescuela enfrentan no solo 

desafíos y contradicciones, sino que a esto se suman unas tensiones permanentes que 

coexisten con las experiencias, en este caso los conflictos territoriales y ambientales que 

son una amenazan para su existencia. Estas experiencias se ven obligadas a luchar por su 

supervivencia y por la defensa de los territorios que habitan. 

 

Amalaka ha sido muy resiliente en eso, porque ha pasado por muchos procesos, tanto 

administrativos como pedagógicos. Ahora estamos en uno de los desafíos más grandes, 

que es la lucha por la vida y el territorio con el hecho de la doble calzada. (Lizeth Samboní 

2023, entrevista personal; ver Anexo 2) 

 

Este conflicto elucida una tensión más amplia entre la necesidad de infraestructura 

y la protección de la naturaleza y sus territorios. En un país donde la explotación de la 

naturaleza se prioriza sobre su preservación, iniciativas como Amalaka y la Bosquescuela 

emergen como espacios de resistencia y defensa del territorio. Este tipo de experiencias 

educativas aportan y transforman el panorama educativo y ambiental del país. 

 

Imagínate un territorio como Colombia declarando pequeñas reservas y ahí haciendo 

escuelas. Sería valiosísimo. Se harían nuevas conciencias. (Manolo 2023, entrevista 

personal; ver Anexo 3) 

 

En este sentido, la defensa del territorio se convierte en un acto pedagógico en sí 

mismo. Más que un problema aislado, es una oportunidad de aprendizaje para los 

estudiantes, quienes crecen con una conciencia crítica sobre la relación entre los seres 

humanos y la naturaleza.  

 

Nosotros conservamos la vida. Hay un proceso de más de 25 años donde hemos observado 

especies endémicas, la ranita de cristal, venaditos de cola corta. Precisamente ha sido esa 

labor tan bonita que ha tenido la reserva natural y la granja escuela Amalaka de volver a 

conservar y volver a que los procesos ecológicos del ecosistema vuelvan a fluir. 

(Alejandro Vivas 2023, entrevista personal; ver Anexo 5) 

 



89 

Finalmente, la defensa del territorio no es solo una cuestión ecológica, sino 

también ética y política. Amalaka y la Bosquescuela enseñan a sus estudiantes que cuidar 

de la naturaleza y el territorio es una responsabilidad colectiva y un principio fundamental 

para la construcción de un futuro en el que la vida se sostenga y perdure. 

 

El cuidado del entorno no es solo una cuestión ambiental, sino también una cuestión ética 

y política. Enseñamos a los niños a cuidar la naturaleza porque es nuestra casa común. 

(Ina Vandervenger 2023, entrevista personal; ver Anexo 6). 

 

La defensa del territorio no solo es una resistencia ante los proyectos que 

amenazan su escuela y reserva, sino también una reafirmación de su compromiso con una 

educación que pone la vida en el centro y una educación que transforma esas relaciones 

con el mundo que se habita y los otros. Más allá de estas tensiones permanentes, estas 

iniciativas han demostrado que la educación, el cuidado de la vida y los territorios pueden 

ir de la mano, formando ciudadanos conscientes y críticos frente a las configuraciones de 

desarrollo que ponen en riesgo la biodiversidad y la vida. En este sentido, la defensa del 

territorio se convierte en un acto pedagógico y político que invita a repensar las formas 

en que habitamos el mundo y nuestra responsabilidad como sujetos transformadores de 

realidad.  

No obstante, resulta imprescindible problematizar las tensiones internas que 

subyacen a estas propuestas educativas, en particular aquellas relacionadas con la 

desconexión entre los principios pedagógicos que orientan a escuelas como Amalaka y 

las condiciones materiales, culturales y simbólicas de las familias que participan en estos 

procesos. Si bien la escuela promueve una formación centrada en la comunidad, el 

cuidado del territorio y la sostenibilidad, estos postulados no siempre logran traducirse de 

manera coherente en las prácticas cotidianas de las familias, cuyas trayectorias de vida 

están atravesadas por desigualdades estructurales, formas de precarización y, en muchos 

casos, por una lógica individualizante que se ve reforzada por el sistema dominante. 

Esta brecha evidencia una tensión fundamental entre la construcción de una 

subjetividad colectiva, enraizada en el territorio y orientada al bien común, y el modelo 

hegemónico de socialización que privilegia la competencia, la productividad y el éxito 

individual. La propuesta educativa se enfrenta, entonces, al desafío de generar procesos 

de reconfiguración subjetiva que permitan disputar estas formas de pensamiento, sin 

desconocer las contradicciones y resistencias que emergen desde las propias condiciones 

de existencia de las comunidades. 



90 

 

Asimismo, es necesario cuestionar el lugar que ocupan estas escuelas en el 

entramado social donde están insertas. En muchos casos, se trata de iniciativas impulsadas 

desde horizontes éticos y políticos distintos a los del contexto inmediato, lo cual genera 

dificultades para lograr un verdadero enraizamiento territorial. La escuela, aun con su 

potencia transformadora, corre el riesgo de constituirse en una "isla pedagógica" si no 

logra establecer relaciones dialógicas, simétricas y de mutuo reconocimiento con las 

comunidades locales. Ello exige una disposición permanente a repensar el proyecto 

educativo no como una propuesta cerrada, sino como un proceso abierto, situado y co-

construido con los saberes, expectativas y necesidades del territorio que habita. 

Superar estas tensiones demanda, por tanto, una pedagogía crítica que no solo 

interpele el modelo educativo tradicional, sino que también reflexione sobre sus propias 

limitaciones y contradicciones internas. Implica un trabajo riguroso por parte de los y las 

docentes, así como de las familias, para sostener espacios de formación que sean 

coherentes con sus principios ético-políticos, pero también sensibles a la complejidad de 

los contextos sociales en los que se insertan. Solo así será posible avanzar hacia una 

educación realmente transformadora, capaz de construir nuevas formas de habitar el 

mundo desde la dignidad, la solidaridad y el cuidado de la vida. 

Este capítulo ha explorado las tensiones, contradicciones y desafíos que enfrentan 

estas propuestas educativas desde las voces de sus actores, se ha podido ofrecer una visión 

de lo que significa construir una educación alternativa en un contexto tan complejo como 

lo es el del suroccidente colombiano. De esta forma nos esboza no solamente que la 

educación es un espacio de aprendizaje sino también un acto de resistencia y esperanza. 

  



91 

 

Capítulo cuarto 

Convergencias y polifonías de una educación que transforma 

 

 

Este capítulo busca tejer reflexiones entre las experiencias investigadas y mi 

propio rol como investigadora, maestra y observadora de estos procesos. Más que una 

síntesis de la experiencia investigativa se trata de unas pinceladas reflexivas sobre los 

hallazgos encontrados en las experiencias pedagógicas, que aportaron de manera 

significativa a esta investigación y a la educación.  

De esta forma, en este capítulo abordaremos, en primer lugar, la importancia de la 

libertad y las técnicas pedagógicas que la posibilitan, abriendo la puerta a pensar una 

educación desde y para la libertad, algo que, de cierta forma, se potencia cuando se educa 

en la naturaleza y en contacto directo con el territorio. 

Asimismo, exploraremos cómo estos elementos configuran un nuevo sujeto, un 

sujeto que se reintegra con la naturaleza, el territorio y la vida misma. Finalmente, 

cerraremos con el “sancocho educativo”, una propuesta pedagógica e investigativa que 

surge como un espacio de juego y reflexión, pensado en identificar las ausencias, 

necesidades y deseos sobre la educación desde las voces de quienes participaron en los 

diálogos con Lucre. 

 

1. Educar con técnicas para la libertad 

La educación ha sido concebida tradicionalmente como un medio para la 

superación personal, permitiendo a los individuos desenvolverse libremente en la 

sociedad y ejercer sus deseos y aspiraciones. Desde esta perspectiva, podríamos afirmar 

que estudiamos para ser libres, que la educación debería otorgarnos un grado de 

autonomía. Sin embargo, esta noción de libertad es compleja y debe ser situada en los 

debates contemporáneos sobre su significado y alcance. 

 

Freinet es el pedagogo que se va a seguir. Es un pedagogo de mediados del siglo XX que 

plantea la libertad como el máximo bien del ser humano. Esto lo lleva a desarrollar 

técnicas pedagógicas basadas en la libertad, entendida como soltar y permitir ser. 

De alguna manera, el término educación tiene que ver con potenciar los dones y 

talentos de cada persona; de lo contrario, no es un verdadero proceso educativo. Freinet 

nos enseña que, a partir de la libertad, la experimentación y la lectura del contexto y la 

realidad, se plantea algo bello: se aprende con el contexto y hay que liberarse de ataduras 

para permitirse ser. 



92 

En estos postulados freinetianos, el texto es libre, el cálculo es libre, las 

matemáticas son libres. Ese concepto de libertad nos saca de una escuela convencional y 

escolástica y nos introduce en una escuela moderna. Amalaka es una escuela moderna en 

medio de una reserva. 

Cuando hablamos de libertad, no solo nos referimos a los estudiantes, sino 

también a los docentes. Un docente no puede enseñar algo que no es. Necesitamos 

maestros libres que den ejemplo de libertad: una libertad con disciplina, con método, no 

una libertad desordenada, sino con propósito y objetivo. De lo contrario, sería libertad por 

libertad, sin dirección. 

Nos deberían educar para la libertad y permitirnos ser nosotros mismos, ser libres 

en nuestra esencia. Se trata de que la educación sea menos cárcel y más un espacio de 

posibilidad. Si la educación nos permite ser, y está bien enfocada con amor por la 

naturaleza y el planeta —especialmente en este siglo de cambio climático—, formaremos 

ciudadanos mucho más conscientes. De eso se trata: de lanzar ciudadanos más sensibles 

y conscientes que nos ayuden en esta lucha por la preservación. (Manolo 2023, entrevista 

personal; ver Anexo 3) 

 

Pensar en una educación basada en la libertad nos lleva a considerar una pedagogía 

experimental, en la que el conocimiento se construye de manera flexible, en la que va 

abriendo camino y forma a partir de lo espontaneo, lo urgente y emergente. 

 

Dentro de las técnicas pedagógicas, es necesario, de alguna manera, salir de la escolástica 

tradicional y experimentar. La ciencia, después de todo, se construye a través del ensayo 

y error, y para nosotros, el proceso de conocimiento sigue esa misma lógica. 

Por ello, el maestro debe estar más abierto, no ser tan cartesiano ni cuadriculado, 

para comprender que el conocimiento no sigue un ABC rígido, sino que es un algoritmo 

infinito al que se puede llegar a través de la experimentación. El tanteo en la enseñanza 

es similar a lo que hace un médico al diagnosticar: prueba, observa qué funciona y qué 

no. 

Sin embargo, no todos los profesores están en la capacidad —o dispuestos— a 

lanzarse a la experimentación y ver si funciona o no, porque nos gusta lo seguro y porque 

la educación tradicional siempre ha buscado tenerlo todo bajo control. Da miedo soltar 

ese control. Da miedo dar libertad. (Manolo 2023, entrevista personal; ver Anexo 3) 

 

En el contexto de una educación enfocada en la libertad, se emplean diversas 

técnicas que fomentan la autonomía y la participación activa de los estudiantes y les 

brindan herramientas para ejercer su libertad de expresión y pensamiento (Freinet 1970) 

Entre algunas de las técnicas que propone esta pedagogía están las asambleas 

escolares que permiten la toma de decisiones colectivas en un entorno democrático. El 

cálculo libre da a los estudiantes la oportunidad de explorar y resolver problemas 

matemáticos de manera independiente. La bitácora y el cuento libre favorecen la 

expresión creativa sin restricciones, mientras que la imprenta escolar permite la 

producción y difusión de materiales elaborados por los propios estudiantes. Estas 

metodologías inspiradas en Freinet, enfatizan la libertad y la expresión individual en el 

proceso de aprendizaje, poder movilizar el mundo interior de los estudiantes.  



93 

Sin embargo, el concepto de libertad en educación no puede entenderse de manera 

aislada o esencialista. Se abre el debate de que significa ser libre y cómo se refleja esa 

libertad en la educación. Sin embargo, el concepto de libertad en educación no puede 

entenderse de manera aislada o esencialista. Se abre así el debate sobre qué significa ser 

libre y cómo se refleja esa libertad en la educación. Amalaka, desde sus principios 

pedagógicos y metodológicos bajo la pedagogía de Freinet, entiende la libertad como la 

posibilidad de elegir, incluso a pesar de equivocarse; la libertad de tomar decisiones y 

ejercer el libre albedrío, concibiéndolo como un ensayo para la realidad, para la vida 

cotidiana, para enfrentarse a la sociedad. 

Así, se incorpora en las propuestas pedagógicas la importancia de la conciencia 

de lo colectivo, de lo comunitario y del bien común, pues las decisiones individuales están 

ligadas a la construcción de un sujeto comunitario. Esto implica ser consciente que cada 

acción tiene consecuencias colectivas y que la libertad es poder, y que ese poder, o bien 

puede dirigirse a ejercer opresión hacia los otros, el entorno rodea, o bien puede orientarse 

a la posibilidad de actuar en libertad con la conciencia de no desear oprimir a los otros, 

ni al entorno, y poder encontrar ese punto de equilibrio entre el individuo y lo colectivo.  

En este sentido, la libertad en las experiencias educativas implica no solo generar 

las condiciones para que los estudiantes lleguen a “ser lo que desean”, sino también 

puedan comprender que su libertad está en relación con los demás, con la libertad de los 

demás, y con la libertad de la vida misma. La educación en libertad y para la libertad, 

entonces, puede abrir caminos de posibilidad para tejer ciudadanos que elijan un modo 

de ser en el mundo basada en la colaboración, la interdependencia y el respeto mutuo. La 

libertad no es únicamente un derecho individual, sino una construcción colectiva que 

define el tipo de sociedad en la que queremos vivir.  

Una educación centrada en la formación de ciudadanos críticos y responsables 

consigo mismos y con el mundo fortalece el compromiso social, también desde una 

perspectiva ecológica. Una educación libre, según lo que se proponen las experiencias 

educativas con las que se realizó la investigación, busca formar seres autónomos, 

creativos, críticos y capaces de cuestionar y transformar su realidad. No busca individuos 

obedientes, sino personas con pensamiento propio; no repetidores de información, sino 

exploradores del conocimiento.  

 

Como toda conciencia del mundo que nos rodea va acompañada de conciencia de nosotros 

mismos, es imposible que tengamos conciencia del mundo que nos rodea sin que 

tengamos cierta conciencia de que somos libres. La conciencia de nuestra libertad es parte 



94 

integrante de nuestro ser así como el acto mismo de jugar los papeles que jugamos en 

nuestra vida implica la presencia de que nosotros mismos nos jugamos esos papeles, de 

que lo que somos no es algo que nos sucede simplemente, sino que nosotros hacemos que 

suceda. Esto no quiere decir que constantemente tengamos conciencia clara y precisa de 

ser libres, porque nuestra conciencia es primariamente conciencia de lo que nos rodea y 

solo secundariamente conciencia de nosotros mismos. Sin embargo, hay ocasiones en las 

que la conciencia de nuestra propia libertad es de tal manera central y total que no 

podemos absolutamente ignorarla. (Skinner 1971) 

 

La educación basada en técnicas para la libertad se concibe como un espacio de 

posibilidad y transformación, donde cada sujeto tiene la oportunidad de transformar su 

propio ser, su contexto y su relación con los demás. 

 

2. Reintegración ecológica: el nuevo sujeto de la educación que transforma 

Como todo proceso educativo, estas experiencias buscan formar y sembrar unos 

valores y principios en los sujetos que hacen parte de ellas, con la intención de que estos 

se proyecten en su forma de habitar la sociedad y relacionarse con el mundo. De esta 

manera, las experiencias pedagógicas aquí analizadas nos proponen la construcción de un 

nuevo sujeto: un sujeto integrado con la vida, libre y ombligado a la tierra. En este 

apartado, abordaremos el horizonte formativo que estas experiencias persiguen y el tipo 

de sujeto que buscan forjar desde sus propuestas pedagógicas. 

En estas experiencias, se reconoce la importancia de formar individuos 

conscientes de su entorno, capaces de cuestionar las estructuras sociales injustas y de 

promover una lectura crítica de la realidad. Al mismo tiempo, se impulsa la búsqueda de 

utopías que permitan transformar de manera positiva la sociedad. Así, la formación no 

solo apunta a lo cognitivo, sino también a lo ético, político y afectivo, con el objetivo de 

formar personas íntegras, capaces de expresarse, pensar críticamente, sentir compasión y, 

sobre todo, convertirse en científicos de su propia existencia y de su territorio. 

Estas experiencias pedagógicas plantean la construcción de nuevos sujetos, 

sustentados en otros paradigmas y en valores éticos y políticos distintos a los impuestos 

por la educación convencional. 

 

Se quiere formar ciudadanos con conciencia, jóvenes que son defensores ambientales. 

Son defensores, y la sociedad necesita de ellos.  

Vivimos en una sociedad donde la contracultura es ser uno mismo. Estos jóvenes 

son líderes ambientales y contraculturales, han sido políticos y se han formado con las 

ideas de Freinet y Freire, en un proceso que implica la lectura crítica de la realidad y de 

aquello que sustenta la vida diaria. 

Defensores de la vida que, además de transformar su entorno, sean buenos 

ciudadanos. (Manolo 2023, entrevista personal; ver Anexo 3) 



95 

 

Este proceso de reintegración ecológica se posiciona como un nuevo paradigma 

dentro de la educación ombligada, uno que transforma las relaciones con la naturaleza y 

con el territorio. Desde esta perspectiva, la libertad, el pensamiento crítico y la formación 

de defensores y líderes ambientales, se trata de que sean reconocidos por su experiencia 

territorial y por basar su liderazgo en la conciencia sobre las situaciones que afectan al 

territorio y a las personas, y que en su actuar ético-político recoja las propuestas y 

experiencias, aún contradictorias, de su territorio.  

Se trata de formar individuos conscientes, que se reconozcan como parte 

intrínseca de su entorno, comprendiendo su interdependencia con todos los seres y 

elementos que habitan el territorio. Esta conciencia de interdependencia lleva, a su vez, 

al reconocimiento de la necesidad de construir lo común, de tejer redes comunitarias de 

cuidado y de imaginar y practicar formas alternativas de sostener la vida. 

 

Se busca formar personas líderes que cuiden su entorno. 

Personas críticas, que no se dejen engañar, que tengan criterio propio y sean capaces de 

discernir. (Alejandro Vivas 2023, entrevista personal; ver Anexo 5) 

 

Este proceso de formación configura sujetos que son, a la vez, ecologistas, 

ciudadanos críticos, políticos y contraculturales. Su existencia y acción son clave para 

enfrentar los desafíos ambientales, sociales y culturales actuales. Por ello, se requiere una 

escuela viva, una escuela que investiga, que conserva, que se expande más allá de los 

muros y convierte el bosque, el río, la montaña y las malokas en aulas de aprendizaje y 

diálogo. En esta escuela, el conocimiento no se impone desde afuera, sino que se produce 

desde lo local, reconociendo a los sujetos como agentes legítimos de cambio y como 

partícipes en la construcción de otros mundos posibles.  

En cuanto a la trayectoria de los egresados, se ha identificado que una parte 

significativa ha continuado su educación en universidades públicas y privadas, optando 

por programas en artes plásticas, danza contemporánea, derecho, ciencias políticas e 

ingeniería ambiental, en instituciones como la Universidad del Cauca, la Fundación 

Universitaria de Popayán y la Universidad Antonio Nariño. Estas elecciones académicas 

reflejan una alineación ética y política con la forma en que conciben el mundo: muchos 

han orientado su formación hacia disciplinas que les permiten explorar la expresión 

artística, la defensa de derechos, la incidencia política y la protección del territorio. Más 

que una simple continuación de estudios, estas elecciones evidencian una postura crítica 



96 

ante la realidad y una voluntad de transformar su entorno desde diferentes frentes del 

conocimiento. Así, la escuela no solo ha sembrado inquietudes, sino que ha contribuido 

a formar sujetos que llevan consigo una visión alternativa del desarrollo, la educación y 

la vida en comunidad. 

Educar en y con la naturaleza y el territorio se convierte, entonces, en un 

catalizador para la formación de estos nuevos sujetos. Más allá de la simple transmisión 

de contenidos, el propósito es formar personas profundamente comprometidas con la 

defensa de la vida, de todas las formas y expresiones de la vida. A su vez que una 

consciencia interseccional. Así, la educación y la acción se entrelazan para gestar un 

horizonte pedagógico donde el aprender y el transformar caminan juntos, tejiendo un 

futuro posible que sostiene la vida y reencanta el mundo.  

La formación de un ciudadano acorde con el tiempo y sus exigencias (Manolo 

2023, entrevista personal; ver Anexo 3) implica una conexión intrínseca con el entorno y 

una comprensión profunda de la interrelación entre la humanidad y la naturaleza. refleja 

un compromiso activo con la búsqueda de alternativas que sostengan la vida.  

En un mundo en constante transformación, el concepto de ciudadanía también 

evoluciona. El ciudadano ideal en el siglo XXI es aquel que comprende la importancia de 

su papel como habitante de un planeta interconectado y frágil. Este utópico ser humano 

se encuentra arraigado en su contexto, pero al mismo tiempo, es consciente de su 

responsabilidad hacia las generaciones futuras y el territorio que comparte con otras 

especies. 

En un contexto donde la cultura dominante a menudo pone a un lado el cuidado, 

el sostenimietno de la vida y el respeto por la naturaleza, estas experiencias aspira a crear 

sujetos contraculturales que puedan cuestionar las normas establecidas y promover 

alternativas más cuidadosas con la naturaleza y la vida. Además, de promover la 

conciencia política, alentando a los estudiantes a involucrarse en procesos de defensa 

territorial y cuidado de la vida. 

La defensa del territorio se manifiesta como un acto inalienable en la 

sostenibilidad de la vida. Diversas formas de vida y sus respectivas formas de 

reproducción son fundamentales en la lucha por la defensa del aire, agua y tierra, 

entrelazándose con demandas fundamentales para esta sostenibilidad de la vida. Las 

comunidades se organizan para resistir las políticas extractivas que amenazan la 

integridad de sus entornos, adoptando una postura firme contra prácticas como la 

megaminería, el fracking y los agronegocios, reconociendo que estas prácticas generan 



97 

dinámicas de despojo y desposesión de bienes naturales y derechos individuales y 

colectivos.  

La defensa del territorio no solo responde a amenazas concretas, sino que también 

representa un movimiento más amplio hacia la construcción de una conciencia colectiva 

sobre la importancia de salvaguardar y sostener la vida. De esta manera, la educación se 

entrelaza y se enuncia como un puente para forjar una sociedad y una cultura de cuidado 

y respeto. 

En un contexto donde la mercantilización de la vida y la deshumanización son 

cada vez más evidentes, estas otras educaciones en territorios donde la violencia y el 

conflicto social y armado son latentes son apuestas por tejer territorios de paz y constituir 

escuelas de paz; y de paz no solo entre humanos sino también con los ecosistemas que 

habitamos. 

 

Nos gusta que los chicos sean críticos y nos pongan a pensar a todos, hasta al profesor. 

Aquí no se puede pensar que el profesor se las sabe todas y puede rajar. Yo tengo clases 

en las que los chicos hablan y dicen: “yo creo que la cosa es así o asá”. Con eso hacemos 

debates, profundizamos en los temas, los dialogamos y llegamos a nuevas conclusiones. 

Creo que de eso se trata la investigación y la vida misma: no de repetir lo que mucha 

gente ha dicho, sino de hallar lo que puede estar cambiando, teniendo en cuenta que todo 

se está transformando y está en constante evolución. Lo que se supo un tiempo atrás, 

ahora puede estar en duda. 

La educación debe formar niños con pensamiento crítico, autodidactas en las 

cosas. Hay personas que no han pasado por un colegio y son muy buenas en lo que hacen, 

por el amor que le ponen a lo que hacen. También fomentamos el amor por lo que 

realmente quieren hacer. A veces no es tan importante un título o ser los mejores en 

matemáticas, sino entender cómo aplican esos conocimientos para su vida. ¿Cómo me 

sirven las matemáticas para la vida? Y eso es practicar lo que se aprende. No aprendemos 

tanto en el papel, sino actuando las cosas. 

Aprendemos matemáticas sembrando, cocinando, midiendo con la huerta. Todo 

lo que tiene que ver, por ejemplo, con la literatura lo hacemos creando libros, historias, 

escribiendo, no repitiendo. Así formamos estudiantes que son críticos, totalmente 

especiales y diferentes a los demás, porque se vuelven apasionados por la vida. Y creo 

que ese es el fin de la escuela: volverlos a enamorar de lo que el mismo sistema nos ha 

hecho olvidar. El valor por la naturaleza, aprender a valorar esos conocimientos y, en 

pocas palabras, convertirlos en pequeños científicos de su propia vida y de lo que los 

rodea. (Alejandro Vivas 2023, entrevista personal; ver Anexo 5) 

 

3. Sancocho educativo 

Durante el proceso de investigación junto con las experiencias, emergió la 

oportunidad de imaginar una propuesta creativa de una educación que pueda transformar 

las condiciones de opresión y destrucción consideradas en los capítulos anteriores. De esa 

situación, surgió el sancocho educativo, como una manera de pensar a partir de un juego 



98 

colectivo para reflexionar, junto con los docentes y estudiantes de las experiencias, 

alrededor de las necesidades, desafíos y ausencias en la educación.  

El sancocho es una sopa tradicional en varios países de América Latina y el 

Caribe, como México, Panamá, República Dominicana, Cuba, Ecuador, Venezuela y 

Colombia, entre otros. Si bien en cada región presenta variaciones en sus ingredientes, 

comparte una esencia común: es un plato colectivo que integra productos de distintos 

orígenes y pisos térmicos, simbolizando la convergencia de culturas y territorios. En este 

sentido, y buscando la integralidad del trabajo colectivo, a continuación, se presenta una 

síntesis de los resultados del juego, en los que se recogen los diferentes aportes de quienes 

participaron en la investigación. Así, el desarrollo de cada ingrediente es cosecha de una 

siembra en juntanza. 

En este sancocho educativo, hubo una pregunta dinamizadora en la que los 

maestros debían imaginar tres ingredientes que hacen falta en la educación y convertirlos 

en alimentos para nutrir la sopa y, posteriormente, a los estudiantes. Este ejercicio fue un 

intento por identificar las ausencias en la educación y trazar rutas para seguir pensando 

en una educación transformadora, que incorpore elementos clave para fortalecer su 

camino. 

 

4. La Guayaba de la curiosidad 

 

La curiosidad es clave para la vida. Como una guayaba, vibrante y llena de sabor, nos 

impulsa a descubrir y aprender. Ser curiosos es el punto de partida de todo conocimiento; 

cuando el aprendizaje se vive con curiosidad, se convierte en un placer natural y 

enriquecedor. (Manolo 2023, entrevista personal; ver Anexo 3) 

 

La curiosidad es el motor que los impulsa a explorar, descubrir y comprender el 

mundo que los rodea. Esta motivación intrínseca de saber más y entender mejor es 

fundamental en el proceso educativo, ya que despierta el interés y la participación activa 

en las actividades de aprendizaje. Aquellos que se les facilita aprender encuentran 

satisfacción en adquirir nuevos conocimientos y habilidades. Este placer inherente al acto 

de saber impulsa la motivación y el compromiso con el aprendizaje. 

 

5. Pimienta de la atención 

 

Nos falta ser más atentos. Hemos perdido la capacidad de sorprendernos, y con ello, la 

conexión con lo que nos rodea. En este mundo dominado por la tecnología, nuestra 

atención se dispersa, impidiéndonos disfrutar de pequeños momentos como el amanecer 



99 

o el atardecer. Los seres humanos estamos perdiendo la capacidad de estar presentes, de 

vivir aquí y ahora. Prácticas como el yoga deberían estar en todas las escuelas, ya que 

ayudan a cultivar la concentración, silenciar la mente y fortalecer la inteligencia 

emocional. La falta de atención genera desorden mental y conflictos internos, afectando 

nuestra calidad de vida. (Manolo 2023, entrevista personal; ver Anexo 3) 

 

Estar atentos nos permite no perder la capacidad de asombro y sorprendernos con 

el mundo que nos rodea. Es la habilidad de estar presentes, disfrutar del momento y tomar 

la experiencia de vivir de manera más consciente y significativa. 

 

6. La cebolla de la conciencia 

 

Creo que la conciencia es el punto de partida para todo cambio. Si no somos realmente 

conscientes de lo que hacemos, terminamos actuando de manera mecánica, sin un 

propósito claro. Por eso, considero que la conciencia no solo es fundamental para los 

estudiantes, sino también para nosotros como docentes. Somos un ejemplo, querámoslo 

o no, y ese ejemplo tiene un impacto enorme. Generar conciencia en los chicos es, para 

mí, el ingrediente más importante en su formación. Si logramos que sean profesionales 

con una conciencia amplia sobre sus acciones y su impacto en el mundo, habremos hecho 

una gran contribución a su desarrollo integral. 

Ahí es donde cada uno, al despertar cada mañana, debería preguntarse: “¿Qué 

puedo hacer hoy para mejorar el mundo?” La conciencia se cultiva en pequeños actos. 

Por ejemplo, cuando decides no botar un empaque en la calle y, en su lugar, lo guardas 

para darle un nuevo uso, como en la construcción de ladrillos ecológicos. O cuando en 

casa o en la escuela separas los residuos orgánicos para hacer lombricompost y devolverle 

nutrientes a la tierra. 

La conciencia también se fortalece cuando reconocemos nuestros errores. En 

nuestra escuela, por ejemplo, realizamos asambleas donde cada estudiante tiene la 

oportunidad de asumir sus equivocaciones y reflexionar sobre ellas. No se trata solo de 

pedir disculpas por compromiso, sino de un ejercicio genuino de autoconocimiento. 

Cuando alguien dice: “Profe, fui yo, reconozco mi error y quiero corregirlo”, está 

desarrollando una conciencia profunda de sus acciones. 

Pasamos muchas horas en la escuela, desde la mañana hasta la tarde, y ese tiempo 

es una oportunidad valiosa para cultivar la conciencia en los niños y niñas. Es en los 

pequeños gestos y en la reflexión diaria donde realmente se construye una forma de vida 

más consciente y responsable. (Alejandro Vivas 2023, entrevista personal; ver Anexo 5) 

 

La conciencia se cultiva en el día a día, como las capas de una cebolla que se van 

desenvolviendo. Es la capacidad de ser conscientes de uno mismo, de los demás y del 

entorno. En el contexto educativo, cultivar la conciencia implica promover la reflexión, 

la responsabilidad y el respeto hacia uno mismo y hacia los demás. 

 

Si la educación fuera un sancocho, yo le añadiría un ingrediente fundamental: la 

conciencia. No solo conciencia ambiental, sino también social, familiar y educativa, 

porque sin conciencia es difícil avanzar en los demás procesos de aprendizaje y 

transformación. 

La papita de la conciencia, ese elemento esencial que da sustancia y profundidad 

a la educación. Con conciencia, podemos reconocer la importancia de nuestras acciones 



100 

y su impacto en el mundo que nos rodea. (Lizeth Samboní 2023, entrevista personal; ver 

Anexo 2) 

 

7. Pimentón y choclo del amor 

 

El amor es el ingrediente que da sentido a lo que hacemos. Cuando actúas desde el amor, 

no esperas nada a cambio; simplemente lo haces porque te nace. Lo he aprendido en carne 

propia: cuando no buscas reconocimiento ni aplausos, sino que simplemente das lo mejor 

de ti, ahí es cuando el amor se vuelve real. 

Por eso, creo que la conciencia y el amor van de la mano. Cuando eres consciente 

de lo que haces y lo haces con amor, las cosas salen bien. No basta con ser un profesor 

que sabe todo al derecho y al revés si no hay amor en su enseñanza. ¿De qué sirve repetir 

lo que está en un libro si no hay entrega, si no hay empatía para contar una historia o 

acompañar a un estudiante en un momento difícil? 

No nos pagan solo por enseñar contenidos, sino también por aprender de nuestros 

estudiantes y de nosotros mismos. Y ese aprendizaje, cuando se hace con amor, es lo que 

realmente transforma. (Alejandro Vivas 2023, entrevista personal; ver Anexo 5) 

 

Le metería al sancocho el amor, amor por lo que uno hace como maestro, pasión. La 

pasión es algo muy importante porque, si uno ama lo que hace y se apasiona por ello, los 

estudiantes también van a sentir esa pasión. Los estudiantes son sensibles a las emociones 

y sentimientos de sus maestros, y reconocen cuando un docente realmente disfruta su 

labor. 

El amor, la pasión y la entrega son ingredientes esenciales en la educación. 

Cuando un maestro enseña con entrega, transmite no solo conocimiento, sino también 

inspiración. Estos elementos hacen la diferencia entre una educación mecánica y una que 

realmente transforma. (Jhonny alvarado 2023, entrevista personal; ver Anexo 7) 

 

El amor es una necesidad muy sentida por muchos niños: el abrazo, la mirada, el tacto. 

Son cosas que muchas veces no reciben, pero si tú, como maestro, puedes brindarlas, ellos 

lo van a transmitir a los demás, a sus compañeros, a los animales, a las plantas, a todo lo 

que les rodea. (Nancy Bolaños 2023, entrevista personal; ver Anexo 4) 

 

8. Cilantro de la paciencia 

 

A veces, en el ámbito educativo, pareciera que estamos en una carrera por ver quién 

aprende más rápido, quién sabe más o quién domina todos los temas. Ese afán de 

sobresalir en el conocimiento puede llegar a ser agotador y, en muchas ocasiones, nos 

hace olvidar lo más importante: el proceso de aprendizaje y la esencia de cada persona. 

Creo que la educación no debería basarse en la rapidez ni en la acumulación de 

información, sino en pasos firmes, en procesos sólidos. No se trata de avanzar a toda 

velocidad, sino de aprender con profundidad y significado. Es como las tortugas: cada 

paso que dan es seguro, pausado, pero firme. Y en la enseñanza, esa paciencia es clave. 

Ser pacientes en el proceso educativo significa no forzar el conocimiento, no 

imponer un ritmo único para todos, sino respetar los tiempos de aprendizaje de cada 

persona. En el aula, nos encontramos con estudiantes con diferentes procesos y formas de 

aprender. Algunos avanzan rápido, otros requieren más tiempo, y eso no los hace menos 

capaces. De hecho, el concepto mismo de “normalidad” es relativo; cada ser humano tiene 

su propio ritmo y estilo de aprendizaje. 

En nuestra labor docente, debemos adaptarnos a cada estudiante, comprender sus 

necesidades y acompañarlos en su camino. Esa paciencia nos enseña que lo realmente 



101 

valioso no es la velocidad con la que aprenden, sino la profundidad con la que 

comprenden y aplican ese conocimiento en su vida cotidiana. 

Para mí, la paciencia es el pilar de la enseñanza. Me siento afortunado de ser 

maestro en Amalaka porque aquí la educación no se trata de competir por quién sabe más, 

sino de cultivar el amor por el aprendizaje. Y ese amor solo florece con paciencia, tanto 

para los estudiantes como para nosotros mismos. 

Entonces, si tuviera que escoger el ingrediente esencial para la educación, sin 

duda sería la paciencia. (Alejandro Vivas 2023, entrevista personal; ver Anexo 5) 

 

9. La mazorca de la vocación 

 

Así como la mazorca se va desgranando poco a poco, la vocación se descubre en el 

camino, en cada experiencia y en cada encuentro. Sin vocación, difícilmente podríamos 

hablar de una verdadera educación, tanto para los maestros como para los estudiantes. Es 

la pasión por enseñar y aprender lo que da sentido a todo el proceso (Lizeth Samboní 

2023, entrevista personal; ver Anexo 2).  

 

10. Yuca del cooperativismo y la diversidad 

Al sancocho le pondría la yuca de la diversidad. La diversidad es lo que le da sabor a la 

vida, la posibilidad de encontrarnos con otros mundos, entenderlos y aprender a construir 

puentes entre ellos. Sin diversidad, todo sería monótono, y en la educación, es 

fundamental aceptar y celebrar las diferencias para poder compartir, aprender y coexistir. 

(Lizeth Samboní 2023, entrevista personal; ver Anexo 2) 

 

El cooperativismo es fundamental porque cuando somos solidarios y tratamos de ayudar 

al otro, se crea un intercambio profundo y consciente, que enriquece todo el proceso 

educativo. (Nancy Bolaños 2023, entrevista personal; ver Anexo 4) 

 

La solidaridad y el cooperativismo son como la yuca que nutre los procesos 

educativos. Es la necesidad de trabajar juntos, apoyarse mutuamente y compartir 

conocimientos y experiencias. Fomentar el trabajo en equipo y la colaboración promueve 

el aprendizaje cooperativo y fortalece los vínculos sociales entre los estudiantes. 

 

11. El plátano de la inclusión 

 

La inclusión también es clave. Es necesario ponernos en el lugar del otro, entender qué 

siente y cómo está viviendo su situación, ya sea física, cognitiva o en cualquier otra 

circunstancia. Al hacerlo, podemos ser conscientes de que vivimos en un mundo donde 

todos somos muy diferentes, pero esa diversidad es lo que nos enriquece. (Nancy Bolaños 

2023, entrevista personal; ver Anexo 4) 

 

La inclusión promueve la empatía y la comprensión del otro. Es la importancia de 

reconocer y respetar la diversidad en todas sus formas. Ser empático y ponerse en el lugar 

del otro es fundamental para crear un ambiente inclusivo donde todos se sientan valorados 

y aceptados, esto incluye a los seres no humanos. 



102 

El sancocho educativo, concebido a partir de un ejercicio colectivo de reflexión 

con docentes y estudiantes, surge como una propuesta creativa para repensar una 

educación que transforme y nutra otras condiciones. A través de sus ingredientes 

simbólicos, se genera una reflexión de lo que es necesario seguir caminando y 

fortaleciendo en las experiencias educativos. Cada ingrediente refleja una necesidad y un 

valor fundamental para una educación que promueva la paz, el amor, la empatía y el 

respeto por la diversidad y sobre todo por la vida y los otros. La reflexión sobre las 

ausencias en la educación nos impulsa a reconocer la importancia de valores como la 

conciencia, el cooperativismo y la inclusión, como los cimientos de una educación 

transformadora. De esta manera, el sancocho educativo no solo representa un juego 

simbólico, sino una invitación a construir, juntos, una educación que nutra y transforme, 

que sea capaz labrar un camino que sostenga la vida. 

  



103 

Conclusiones 

 

 

La presente investigación ha explorado la relación entre la naturaleza y la 

educación a través de dos experiencias educativas en Colombia: la Bosquescuela Jamundí 

y la Granja Escuela Amalaka. Estas experiencias, que se desarrollan en contextos de crisis 

ecológica y civilizatoria (CITA), proponen transformaciones en la forma en que 

entendemos y practicamos la educación, buscando reconfigurar la relación entre el ser 

humano y la naturaleza, y entre los seres humanos. A lo largo de este trabajo, se han 

identificado los fundamentos teóricos, las prácticas pedagógicas, las tensiones y los 

desafíos que enfrentan estas propuestas, así como sus aportes a la construcción de una 

educación más consciente, crítica y respetuosa de la vida. 

En primer lugar, se ha evidenciado que estas experiencias educativas surgen como 

respuestas a la desconexión histórica entre el ser humano y la naturaleza, en un contexto 

global y local de explotación y dominación de lo natural. Frente a esta problemática la 

educación en la naturaleza se presenta como una alternativa que busca reintegrar al ser 

humano en la trama de la vida, reconociendo la interdependencia entre todos los seres 

vivos. Estas propuestas no solo cuestionan las prácticas educativas tradicionales, sino que 

también proponen un cambio de paradigma en la forma en que habitamos el mundo. 

En segundo lugar, se ha analizado cómo estas experiencias educativas integran la 

naturaleza como base del proceso de aprendizaje. A través de prácticas pedagógicas 

vivenciales, como la exploración del territorio, el trabajo en huertas, la observación de 

fenómenos naturales y la investigación participativa, los estudiantes desarrollan una 

vinculación profunda con su entorno. A su vez reflexionar sobre la importancia de una 

educación ombligada al territorio, que reconozca los saberes locales y promueva una 

reintegración ecológica. Estas prácticas exploran el aprendizaje significativo, y 

profundizan en valores como la autonomía, la cooperación, la creatividad y el respeto por 

la vida. Además, se ha destacado la importancia de la evaluación como un proceso de 

autoconocimiento y crecimiento, inspirado en los ciclos naturales y en el respeto por los 

ritmos individuales de aprendizaje. 

En tercer lugar, se han identificado las tensiones y desafíos que enfrentan estas 

experiencias educativas. La sostenibilidad económica, la resistencia cultural, los 

conflictos socioambientales y la formación de docentes son algunos de los principales 

desafíos que deben afrontar. A pesar de estas dificultades, las experiencias analizadas han 



104 

demostrado una notable capacidad de resiliencia y adaptación, manteniendo su apuesta 

por una educación transformadora.  

Finalmente, esta investigación ha permitido a través de la metáfora del “sancocho 

educativo”, se han identificado elementos clave para una educación que transforma, como 

la curiosidad, la conciencia, el amor, la paciencia, la inclusión y la colaboración. Estos 

ingredientes simbólicos representan las necesidades y ausencias de la educación actual, y 

ofrecen pistas para seguir construyendo propuestas educativas que pongan la vida en el 

centro. 

Las experiencias educativas analizadas en esta investigación representan una 

apuesta esperanzadora frente a la crisis ecológica y civilizatoria (Lander 2019) que 

enfrentamos. A través de prácticas pedagógicas situadas, estas propuestas buscan 

reconfigurar la relación ser humano-naturaleza, gestando una educación más consciente, 

crítica y conectada con la vida. Sin embargo, su sostenibilidad y expansión requieren del 

apoyo de políticas públicas, la formación de docentes comprometidos y la construcción 

de redes colaborativas que fortalezcan estas iniciativas. En un momento histórico 

marcado por la urgencia de repensar nuestros vínculos con el planeta, estas experiencias 

nos invitan a imaginar y construir otros mundos posibles, donde la educación sea un acto 

de resistencia, cuidado y transformación.  

Estas propuestas buscan construir formas de relacionamiento con la naturaleza 

basadas en la coexistencia. A partir de esta premisa, resulta fundamental explorar 

experiencias educativas que busquen construir sentidos y valores orientados al cuidado y 

la protección de los ecosistemas, promoviendo pedagogías que fomenten una relación 

más armónica y respetuosa con la vida. En este contexto, han surgido iniciativas que 

proponen nuevas maneras de comprender y habitar el mundo, desafiando las lógicas 

extractivistas y promoviendo otras formas de ser, aprender y convivir con la naturaleza 

(Leff 2016). 

  



105 

Obras citadas 

 

 

Acosta, Alberto. 2013. El Buen Vivir: Sumak Kawsay, una oportunidad para imaginar 

otros mundos. Barcelona: Icaria. 

Alimonda, Héctor. 2011. La naturaleza colonizada: ecología política y minería en 

América Latina. Buenos Aires: Clacso. 

Amalaka. 2004. Conocer para transformar: propuesta educativa de la granja escuela 

Amalaka para comunidades desplazadas y vulnerables. Organización 

Internacional para las Migraciones. Edición n.° 1. 

Amalaka. 2023. Memoria de resistencia y defensa territorial: Reserva Natural de la 

Sociedad Civil Amalaka. Documento inédito, Granja-Escuela Amalaka, Cauca. 

Autoridad Nacional de Licencias Ambientales (ANLA). 2021. Resolución de 

Licenciamiento Ambiental: Vía 4G Santander de Quilichao-Popayán. Bogotá: 

ANLA. 

Boff, Leonardo. 2001. El cuidado esencial: ética de lo humano, compasión por la Tierra. 

Madrid: Trotta. 

Boff, Leonardo. 2002. El cuidado esencial: ética de lo humano, compasión por la tierra. 

Madrid: Trotta. 

Bourdieu, Pierre, y Jean-Claude Passeron. 1996. La reproducción: Elementos para una 

teoría del sistema de enseñanza. México: Distribuciones Fontamara, S.A. 

Bourdieu, Pierre. 1991. El sentido práctico. Madrid: Taurus. 

Brand, Ulrich, y Markus Wissen. 2021. Modo de vida imperial. Ciudad Autónoma de 

Buenos Aires: Tinta Limón. 

Capra, Fritjof. 1996. La trama de la vida: una nueva perspectiva de los sistemas vivos. 

Barcelona: Anagrama. 

CO Agencia Nacional de Infraestructura (ANI). 2015. Proyecto Vial 4G Santander de 

Quilichao - Popayán: Estudio de Factibilidad y Diseño. Bogotá: ANI. 

CO Departamento Nacional de Planeación de Colombia. 2024. “Ficha del Departamento 

del Cauca”. Terridata. Accedido el 18 de 

octubre. https://terridata.blob.core.windows.net/fichas/Ficha_19000.pdf. 

CO Ministerio de Educación de Colombia. 2025. “Resolución 009219 -01-2025”. 

Comenius, Jan Amos. 1986. Didáctica magna. Madrid: Ediciones Akal. 

https://terridata.blob.core.windows.net/fichas/Ficha_19000.pdf


106 

Coronil, Fernando. 1999. “Naturaleza del poscolonialismo: del eurocentrismo al 

globocentrismo”. En La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias 

sociales, editado por Edgardo Lander, 71-100. Buenos Aires: CLACSO. 

Covelli, María. 2018. Crear para transformar: Investigación-Creación en artes y diseño. 

Bogotá: Editorial Pontificia Universidad Javeriana. 

Dagua, Aranda, y Vasco. 2000. Guambianos: Hijos del aro iris y del agua. Popayán: 

Editorial Universidad del Cauca. 

de la Cadena, Marisol. 2020. “Cosmopolítica indígena en los Andes: reflexiones 

conceptuales más allá de la «política»“. Tabula Rasa 33: 273-

311. https://doi.org/10.25058/20112742.n33.10. 

Delgado, Ana. 2021. “Escuelas bosque: educar al aire libre”. Revista Española de 

Educación Ambiental 19 (1): 45-60. 

Delgado, Angélica. 2021. Croac, el juego del bosque: Una pedagogía para el reencuentro 

con la naturaleza. Experiencia de Bosquescuela. Bogotá: Universidad Pedagógica 

Nacional. 

Delgado, Raúl. 2021. “Metodologías en espiral para la investigación social”. 

En Metodologías creativas y participativas en ciencias sociales, editado por 

Patricia Ames y María Fernanda Olarte, 95-114. Lima: Fondo Editorial PUCP. 

Descola, Phillipe. 2011. “Más allá de la naturaleza y la cultura”. En Cultura y naturaleza, 

aproximación a propósito del bicentenario de la independencia de Colombia, 

editado por Leonardo Montenegro Martínez, 75-98. Bogotá: Jardín Botánico de 

Bogotá José Celestino Mutis. 

Dussel, Enrique. 2013. Pedagogía de la Liberación. Ciudad de México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Eschenhagen, María Luisa. 2017. “Crisis ambiental y decolonialidad: Más allá de la 

cosificación y mercantilización de la naturaleza”. Estudios Políticos 50: 114-

33. https://doi.org/10.17533/udea.espo.n50a06. 

Eschenhagen, María Luisa. 2017. “Tres ejes de diálogo epistemológico para aproximarse 

a una interpretación de la relación ser humano-naturaleza”. Revista Austral de 

Ciencias Sociales 32: 185-205. 

Escobar, Arturo. 2011. “Epistemologías de la naturaleza y colonialidad de la naturaleza”. 

En Cultura y naturaleza: Aproximaciones a propósito del bicentenario, editado 

por de Leonardo Montenegro Martínez, 49-74. Bogotá: Jardín Botánico de 

Bogotá. 

https://doi.org/10.25058/20112742.n33.10
https://doi.org/10.17533/udea.espo.n50a06


107 

Escobar, Arturo. 2011. Territorios de diferencia: La ontología política de los “derechos 

al territorio”. Popayán: Envión. 

Escobar, Arturo. 2014. Sentipensar con la Tierra: Nuevas lecturas sobre desarrollo, 

territorio y diferencia. Medellín: Ediciones Unaula. 

Fals-Borda, Orlando. 2009. Cómo investigar la realidad para transformarla. Buenos 

Aires: Clacso. 

Foucault, Michel. 1975. Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión. Traducido por 

Aurelio Garzón del Camino. México: Siglo XXI Editores. 

Frankhousen, Ana. 2023. Bitácora Pedagógica de la Granja-Escuela Amalaka. Archivo 

personal, Granja-Escuela Amalaka. 

Freire, Heike. 2018. Educar en verde: Ideas para acercar a niños y niñas a la naturaleza. 

Barcelona: Graó. 

Freire, Paulo. 1970. Pedagogía del oprimido. Ciudad de México: Siglo XXI. 

Fundación CIFRED. 2024. www.cifred.net. 

Gadotti, Moacir. 2003. Pedagogía de la Tierra. São Paulo: Instituto Paulo Freire. 

García, Rafael. 2018. “La naturaleza como sujeto educativo: una mirada desde la 

ecopedagogía”. Revista Iberoamericana de Educación 78 (1): 71-

89. https://doi.org/10.35362/rie781310. 

Giroux, Henry A. 2003. Pedagogía y política de la esperanza: teoría, cultura y 

enseñanza. Una antología crítica. Buenos Aires: Amorrortu. 

Gonzales, Edgar. 2001. “Otra lectura a la historia de la educación ambiental en América 

Latina y el Caribe”. Revista Tópicos en educación ambiental 141-158. México: 

Editora da UFPR. 

Green, Abadio, Sabinee Sinigui, y Alba Rojas. S.f. “Licenciatura en pedagogía de la 

madre tierra”. En Relaciones interculturales en la diversidad, 85-94. 

Green, Sinigui, y Rojas. S.f. “Pedagogía indígena y el cuidado de la Tierra”. Documento 

interno, Red de Educadores Comunitarios. 

Greenwood, Davydd J. 2000. “De la observación a la investigación-acción participativa: 

Una visión crítica de las prácticas antropológicas”. Revista de Antropología 

Social 9: 27-49. 

Grosfoguel, Ramon. 2016. “Del extractivismo económico al extractivismo epistémico y 

al extractivismo ontológico: Una forma destructiva de conocer, ser y estar en el 

mundo”. Tabula Rasa 24: 123-43. 

http://www.cifred.net/
https://doi.org/10.35362/rie781310


108 

Guba, Egon G., & Yvonna S. Lincoln. 1989. Fourth Generation Evaluation. Londres: 

Sage. 

Gudynas, Eduardo. 2011. Buen vivir: germinando alternativas al desarrollo. Quito: 

ALAI. 

Harari, Yuval Noah. 2024. Nexus: Una breve historia de las redes de información desde 

la Edad de Piedra hasta la IA. 

Honoré, Carl. 2014. Elogio de la lentitud: Un movimiento mundial desafía el culto a la 

velocidad. Barcelona: RBA Libros. 

Hueso, Katia. 2017. Somos naturaleza: un viaje a nuestra esencia. Madrid: Integral. 

Korol, Claudio. 2015. “La educación popular como creación colectiva de saberes y de 

haceres”. Polifonías: Revista de Educación 4 (7): 132-53.  

Lander, Edgardo. 2019. Crisis civilizatoria: Experiencias de los gobiernos progresistas y 

debates en la izquierda latinoamericana. Alemania: CALAS. Maria Sibylla 

Meriam Center. 

Leff, Enrique. 2004. Racionalidad ambiental: La reapropiación social de la naturaleza. 

México: Siglo XXI Editores. 

Leff, Enrique. 2016. “La constitución del campo socioambiental en América Latina: 

Teoría política del pensamiento ambiental Latinoamericano”. En América Latina 

Sociedade e meio Ambiente, 17-42. Brasil: Editoria UFPR. 

Leff, Enrique. 2016. Ecología política: Pensamiento ambiental latinoamericano. Ciudad 

de México: Siglo XXI. 

Louv, Richard. 2020. Los últimos niños del bosque. España: Capitán Swing Libros. 

Lozano, Betty Ruth. 2016. “Pedagogías para la vida, la alegría y la re-existencia: 

Pedagogías de mujeres negras que curan y vinculan”. [Con]textos 5 (19): 11-

9. https://doi.org/10.21774/ctx.v5i19.690. 

Machado Aráoz, Horacio. 2009. “Ecología política de la modernidad: Una mirada desde 

Nuestra América”. En XXVII Congreso de la Asociación Latinoamericana de 

Sociología. VIII Jornadas de Sociología de la Universidad de Buenos Aires. 

Asociación Latinoamericana de Sociología, Buenos Aires. 

Machado, Horacio. 2010. “La ‘Naturaleza’ como objeto colonial. Una mirada desde la 

condición eco-bio-política del colonialismo contemporáneo”. Boletín 

Onteaiken 10. 

Martínez-Alier, J., y S. Elguea. 2005. “The Environmentalism of the Poor”. The Social 

Science Journal 42 (2): 338-40. https://doi.org/10.1016/j.soscij.2005.03.017. 

https://doi.org/10.21774/ctx.v5i19.690
https://doi.org/10.1016/j.soscij.2005.03.017


109 

Maturana, Humberto, y Carlos Vignolo. 2001. “Conversando sobre educación”. Revista 

perspectivas 249-266. 

Maturana, Humberto, y Gerda Verden-Zöller. 1993. Amar y jugar: Fundamentos 

olvidados de lo humano. Santiago de Chile: Instituto de Terapia Cognitiva. 

Mejía, Marco Raúl. 2011. Educaciones y pedagogías críticas desde el sur. Lima: Consejo 

de Educación de Adultos de América Latina (CEAAL). 

Morales, et al. 2012. “Dispositivos didácticos en la enseñanza primaria de Quebec”. 

Revista Iberoamericana de Evaluación Educativa 5 (3): 115-32. 

Palma, Felipe. 2022. “La investigación-creación desde la antropología”. Antípoda: 

Revista de Antropología y Arqueología 47: 119-40. 

Perrenoud, Philippe. 1993. La evaluación de los alumnos: De la producción de la 

excelencia a la regulación de los aprendizajes. Entre dos lógicas. 

Santillana. 2025. “Premio Escuelas Sostenibles”. Accedido el 30 de febrero de 

2025. Premio Escuelas Sostenibles - Informes corporativos - Santillana. 

Santos, Boaventura de Sousa. 2017. Las epistemologías del Sur: Justicia contra el 

epistemicidio. Madrid: Ediciones Morata. 

Sauvé, Lucie. 2005. “Uma cartografia das corrientes em educação ambiental”. 

En Educação ambiental - Pesquisa e desafios, editado por Michèle Sato y Isabel 

Carvalho, 17-46. Porto Alegre: Artmed. 

Serje, Margarita Rosa. 1999. “La concepción naturalizada de la naturaleza”. Revista de 

Antropología y Arqueología 11 (1-2): 1-20. 

Serje, Margarita. 1999. El revés de la nación: territorios salvajes, fronteras y tierras de 

nadie. Bogotá: Universidad de Los Andes. 

Shiva, Vandana. 2020. Reclaiming the Commons: Biodiversity, Traditional Knowledge, 

and the Rights of Mother Earth. 

Skinner, B. F. 1971. Más allá de la libertad y la dignidad. Nueva York: Knopf. 

Soler, Eduard. 2021. “Escuelas en la naturaleza: Un camino hacia el reencuentro con la 

vida”. Cuadernos de Pedagogía Ambiental 12 (3): 14-28. 

Soler, Eva R. 2021. “Katia Hueso: ‘Educar en la naturaleza es una cuestión de mirada, de 

actitud’”. Padresycolegios. 14 de octubre. https://padresycolegios.com/katia-

hueso-educar-en-la-naturaleza-es-una-cuestion-de-mirada-de-actitud/. 

Svampa, Maristella. 2013. “Consenso de los commodities y lenguajes de valoración en 

América Latina”. Nueva Sociedad 244: 30-46. 

https://padresycolegios.com/katia-hueso-educar-en-la-naturaleza-es-una-cuestion-de-mirada-de-actitud/
https://padresycolegios.com/katia-hueso-educar-en-la-naturaleza-es-una-cuestion-de-mirada-de-actitud/


110 

Swyngedouw, Erik. 2011. “Interrogating Post-Democratization: Reclaiming Egalitarian 

Political Spaces”. Political Geography 30 (7): 370-

80. https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2011.08.002. 

Ulloa, Astrid. 2001. “Transformaciones en las investigaciones antropológicas sobre 

naturaleza, ecología y medio ambiente”. Revista Colombiana de Antropología 37: 

188-232. 

Vargas Valente, Virginia. 2002. “Itinerario de los otros saberes”. En Estudios y otras 

prácticas intelectuales latinoamericanas en cultura y poder, editado por Daniel 

Mato. Caracas: Clacso) / CEAP / Faces / Universidad Central de Venezuela. 

Velasco, Juanita. 2016. “Cuerpos-territorios en resistencia: feminismo, cuerpo y 

territorio”. En Geografías críticas desde América Latina, editado por Gabriela 

Merlinsky, 197-216. Buenos Aires: Clacso. 

Walsh, Catherine. 2010. Interculturalidad crítica y pedagogía de-colonial: apuestas 

(des)de el proyecto político y epistémico de los pueblos indígenas. Quito: 

Ediciones Abya-Yala. 

Bolaños, Omar. 2018. El currículo oculto de la escuela y la invisibilización del 

conocimiento ancestral. Revista Nodos y Nudos 8(24): 45–58. 

https://revistas.pedagogica.edu.co/index.php/nudos/article/view/8818 

Ministerio de Educación Nacional (MEN). 2004. Estándares Básicos de Competencias en 

Ciencias Naturales y Educación Ambiental: Guía para el maestro. Bogotá: MEN. 

https://www.mineducacion.gov.co 

Ministerio de Educación Nacional (MEN). 1994. Decreto 1860 de 1994 – Por el cual se 

reglamenta la organización de la educación formal en sus niveles preescolar, 

básica y media en lo relacionado con el Proyecto Educativo Institucional y el 

gobierno escolar. Bogotá: MEN. https://www.funcionpublica.gov.co 

Murillo Vargas, Carolina. 2017. “El PEI como posibilidad de construcción colectiva de 

saber pedagógico situado.” Revista Educación y Ciudad 33: 29–42. 

https://revistas.pedagogica.edu.co/index.php/EDUCACION/article/view/7385 

Quiceno, Henry. 2015. “Epistemologías del sur y educación en contextos de exclusión: 

una mirada crítica.” Revista Latinoamericana de Estudios Educativos 45(2): 75–

94. https://www.jstor.org/stable/10.2307/10.2307/24643076 

Escobar, Arturo. 2014. Sentipensar con la Tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, 

territorio y diferencia. Medellín: Ediciones UNAULA / ICANH. 

https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2011.08.002
https://revistas.pedagogica.edu.co/index.php/nudos/article/view/8818
https://www.mineducacion.gov.co/


111 

Cárdenas, María Eugenia, y Carlos Hernández. 2021. “El PEI como herramienta de 

construcción comunitaria: estudios de caso en escuelas rurales.” Revista 

Educación y Desarrollo Social 15(1): 125–142. 

Restrepo, Eduardo. 2013. Multiculturalismo y nación: críticas desde la diferencia. 

Bogotá: Universidad del Cauca / Universidad Nacional de Colombia. 

Ceballos, Javier. 2019. “Pedagogías para el territorio: experiencias educativas en el sur 

del Tolima.” Revista Praxis Educativa 23(2): 89–107. 

 

  



112 

Anexos 

 

 

Anexo 1: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela Amalaka 

- Profe Jesús. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Jesús - YouTube 

 

Anexo 2: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela Amalaka 

- Profe Lizeth. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Lizeth 

 

Anexo 3: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela Amalaka 

- Profe Manolo. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Manolo - YouTube 

 

Anexo 4: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela Amalaka 

- Profe Alejandro. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Alejandro 

 

Anexo 5: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela Amalaka 

- Profe Nancy. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - GranjaEscuela 

Amalaka - Profe Nancy 

 

Anexo 6: Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - BosquEscuela Jamundi - 

Ina Vandenverger. Dialogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma - BosquEscuela 

Jamundi - Ina Vandenverger} 

 

Anexo 7: Diálogos con Lucre! - #Laeducaciónquetransforma – GranjaEscuela Amalaka 

– Profe Johnny. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=Ipl9uwh1ukU
https://www.youtube.com/watch?v=Ipl9uwh1ukU
https://www.youtube.com/hashtag/laeducaci%C3%B3nquetransforma
https://www.youtube.com/watch?v=MOfOIn1Kpco
https://www.youtube.com/watch?v=MOfOIn1Kpco
https://www.youtube.com/watch?v=HH3j7i4UKDU
https://www.youtube.com/watch?v=HH3j7i4UKDU
https://www.youtube.com/watch?v=qVnuvhN_unA
https://www.youtube.com/watch?v=qVnuvhN_unA
https://www.youtube.com/watch?v=6-IDxhXYwY8
https://www.youtube.com/watch?v=6-IDxhXYwY8
https://www.youtube.com/watch?v=T4IG-0vi_jw
https://www.youtube.com/watch?v=T4IG-0vi_jw



